
Organização

Juliana Saúde
Sanny Rhemann Baeta Melo

Walter Melo

coleção Arte e Saúde Mental
número 4

O Corpo 
e suas 
Inven
ções: 

entre as 
artes 

cênicas 
e a 

loucura



O Corpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura



© 2025 by Walter Melo
Nenhuma parte desta obra pode ser reproduzida ou duplicada 
sem autorização expressa do autor e do editor.

O Corpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura
Juliana Saúde et al.
Coleção Arte e Saúde Mental - número 4

Projeto gráfico, capa e diagramação: Derval Braga

Comissão editorial:
Ademir Pacelli Ferreira (UERJ)
Arley Andriolo (USP)
João Augusto Frayze-Pereira (USP)
João Leite Ferreira Neto (PUC-MG)
Marco Heleno Barreto (FAJE)
Maristela Nascimento Duarte (UFSJ)
Paulo Amarante (FIOCRUZ)
Walter Melo (UFSJ)

25-321187.0                          CDD-792

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

O Corpo e suas invenções [livro eletrônico] : 

   entre as artes cênicas e a loucura / 

   organização Juliana Saúde, Sanny Rhemann 

   Baeta Melo , Walter Melo. -- 1. ed. -- 

   Belo Horizonte, MG : Mosaico Produções 

   Gráficas, 2025. -- (Coleção arte e saúde 

   mental ; 4)

   PDF       

   Vários autores.

   Bibliografia.

   ISBN 978-65-88887-01-1

   1. Artes cênicas 2. Corpo - Arte 3. Corpo -

Linguagem 4. Criatividade (Literária, artística, 

etc) 5. Dramaturgia 6. Emoções - Aspectos 

psicológicos 7. Psicologia comportamental 

8. Saúde mental 9. Teatro brasileiro I. Saúde,

Juliana. II. Melo, Sanny Rhemann Baeta. 

III. Melo, Walter. IV. Série.

Índices para catálogo sistemático:

1. Saúde mental e teatro   792

Aline Graziele Benitez - Bibliotecária - CRB-1/3129



Organização

Juliana Saúde
Sanny Rhemann Baeta Melo

Walter Melo

coleção Arte e Saúde Mental
número 4

O Corpo 
e suas 

Invenções: 
entre as 

artes cênicas 
e a loucura



Sumário

7 
Prefácio
Juliana Saúde

10 
“Vento dos Avoados”: cartografias  
e experimentações cênicas em saúde mental
Laís Barreto Barbosa
Ana Karenina de Melo Arraes Amorim
Breno Lincoln Pereira de Souza Diniz
Julia Monteiro Schenkel

26 
Entre Tijolos e Libélulas
Anamaria Fernandes Viana

38 
Influxos Artaudianos e grupo Os Inumeráveis  
no Museu de Imagens do Inconsciente 
Adriana Rolin



50 
Grupo Aberto de Teatro: histórias e possibilidades  
de um fazer clínico-artístico em São Paulo
Fernando Ramos
Isis Andreatta
Rafael Costa

69 
A Experiência da Criação para quem sente vacilar o Mundo
Renata Corrêa

77 
O Vivido, o Imaginado e o Inventado 
Elisa Band

95
Sobre os Autores





Prefácio

Juliana Saúde

O corpo e suas invenções...
O que pode o corpo? O que o pensamento agita?
O que cabe em um corpo? 
Quais marcas carregam para além da sua memória e de sua intuição? 
O que ocupa, o que deseja, o que diz, o que retém , o que refém, o que navega, 
o que planta, o que ensaia, o que guarda, o que esquece, o que aprende, o 
que prende, muscularmente o que inventa, o que parece,  o que perece, o 
que padece, o que perdura,  permanece, nasce,  aquieta, o que arquiteta, o 
que ganha,  o que perde, o que endoidece, cura, o que adoece, o que fere,  
o que fura, o que tece, o que costura, move, o que cresce, o que quer, o que 
entorpece, geme, o que gela, o que ferve, o que é  frevo, o que sente, serve, o 
que vela, o que desvela,  revela, o que vê,  aperta, sangra, o que masca, o que 
mascara, o que atravessa, o que lê,  o que apodrece, esfrega, o que estraga,  o 
que aparece, o que enterra, o que emperra, o que enxerga, o que envelhece, 
o que ilumina, o que veste, o que cobre, o que cobra,  o que conta, o que 
brilha, o que brinca, o que despe, o que adoça, o que endossa, o que frita, o 
que goza,  o que grita, o que faz, o que esconde, o que agita, o que vende, o 
que dança, o que gira, o que vê, o que movimenta, o que move, o que afoga, 
o que mente, o que inventa, na ação da sua escrita: TEATRO! 
O que faz nascer, o que insiste, o que desmaia, o que espirra, o que finge 
dormir, o que pinta, o que finge. O que sabe chorar e faz rir. 
O que finda. 
O corpo, o tempo, a respiração, a repetição, a memória, o espaço vazio e o 
som. Elementos. 
Objetos.
Fazer poesia com o que, e no que habita. 
FAZER CORPO!
FAZER VOZ!



8
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

8
Existir, REsistir... POEMA. 
Caminhando pelo espaço. 
Todo ator é louco. 
E por que será que Freud foi buscar no teatro palavrações para nomear sua 
criação? Psicanálise. 
Artesania. 
Artesanal. 
Savoir faire...ou silêncio.
Um afair.
Tino. Um tanto, um traço, um trato, um fazer caber.
Ora justo de tão frouxo. 
Porque sou atriz, porque aprendi com a loucura a importância de não saber 
nada.
Escrevo com esse corpo palavra o que reúne esses trabalhos no campo do 
teatro e da saúde mental.
Eu vou decorar um texto.
Eu vou decorar o meu texto.
Eu vou decorar esse texto... de muitos.
Por aqui trabalhos que insPiram. 
Uma honra e uma alegria imensa esse livro, a Cátedra de Nise da Silveira 
escolhe também falar sobre teatro e seu encontro com a loucura, esse 
experimento entre cuidado, afetos, saberes, arte e clínica. 
Que a arte possa cada dia mais fazer caber sem sofrimentos a loucura e seus 
rituais. É preciso redescobrir o ritual, o ancestral, como quis Grotowski; o 
espiritual como fez Artaud. 
“Este teatro mágico, ritual e mítico é despertado a partir das imagens da 
imaginação, é uma pulsão necessária neste processo de criação, permitir-se 
atravessar por movimentos sonhados num corpo em contínua transforma-
ção”. Como aponta aqui Os Inumeráveis. 
O “Teatro Bruto”, ou o “Teatro Imediato” de Peter Brook. Ou como respirou 
Nêgo Bispo, como é o piso do pé no palco de Krenak. 
Por essas linhas aqui: “A memória como invenção, edição, processamento 
do vivido, não como reminiscência ou nostalgia, mas como construção 
de um tempo presente pelas invenções de passados e de futuros”; “Matar 
tempo, ganhar tempo, perder tempo”, com a Cia Teatral Ueinzz ou com o 
Ser em Cena sob o olhar de Elisa Band. 



9
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura9

Que a loucura siga com suas contribuições tão divinamente potentes para 
o teatro, evoé. 
“TásqueTás: memórias do estilhaço”.
Que sejam muitas vozes, que possamos escutar mais e sempre. E o eco do 
oco da cabeça possa desafiar regras, demolir e sustentar ilusões, iluminar 
lembranças, investigar e inventar lugares
“Como trazer à tona as entrelinhas de um movimento? Como ouvir o sus-
surro de um gesto? Como favorecer a emergência de um gesto criador?”

Fecho o livro e abro a gira, abro a palavra, abro essa porta.  
“Ponto de partir. Parto da necessidade de transformar angústia em trabalho”.
“Ponto de abertura”.
Me permito o devir por experimentar esse encontro. E agradeço.
Espero e apronto... para que o “teatro transtornado” se apresente.



10
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

“Vento dos Avoados”: 
cartografias e experimentações  
cênicas em saúde mental

Laís Barreto Barbosa
Ana Karenina de Melo Arraes Amorim
Breno Lincoln Pereira de Souza Diniz
Julia Monteiro Schenkel

Sopros introdutórios: ventos e voos de uma 
pesquisa-intervenção

O artigo apresenta o relato de uma pesquisa-intervenção cartográfica 
que analisou um processo de experimentação no campo da saúde mental 
em composição com as artes cênicas em suas dimensões clínica, estética e 
política. Descrevemos e analisamos processos interventivos e experimenta-
ções no campo híbrido da clínica e das artes cênicas, mais especificamente, 
da performance autobiográfica que culminou na criação do Coletivo cênico.
poético Vento dos Avoados. “Vento” porque sempre ventava muito na cidade 
em que habitávamos; e “Avoados” porque éramos todos muito avoados, de-
sejávamos voar e instaurar realidade naqueles voos.

O trabalho consistiu em oficinas com um grupo formado por 
pessoas em situação de rua, usuários da Rede de Atenção Psicossocial 
(RAPS), integrantes de uma associação da luta antimanicomial e estudantes 
estagiários de graduação em psicologia. As experimentações tiveram como 
território inicial a Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) 
e um projeto de extensão que foi cenário para a realização da pesquisa de 
doutoramento da primeira autora com a colaboração dos demais autores.



11
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

A partir do questionamento de como o 
campo da arte provoca a clínica, apresentamos 
a experiência do Vento dos Avoados, cenário em 
que emergiram as narrativas aqui relatadas e que 
nos levam a apontar para a necessidade de esteti-
zarmos a vida como forma de produção de saúde, 
bem como para a potência artística no campo de 
uma clínica transversal e antimanicomial. Pau-
lo Amarante e Eduardo Torre (2017) observam 
que, no atual processo de Reforma Psiquiátrica 
brasileira, há o reconhecimento da autonomia 
do campo artístico-cultural em relação ao campo 
psiquiátrico e, assim, acreditamos que as clínicas 
psicossociais que se pretendem antimanicomiais 
necessitam criar aberturas e conexões com ou-
tras áreas e saberes, engendrando, assim, seu ca-
ráter transversal. 

Ao criticar o conceito de transferência na 
psicanálise, Félix Guattari chamava a atenção para 
o fato de que, para além dos padrões de relações 
com personagens familiares que seriam incons-
cientemente reproduzidos na clínica na relação 
com o analista, haveria aspectos políticos, sociais 
e econômicos que se impõem e transversalizam 
a análise, simultaneamente à recusa da redução 
da subjetividade ao intrapsíquico (Simonini e 
Romagnolli, 2018). O conceito de transversalida-
de remonta ainda a um modo de relacionamento 
nos grupos que não se reduz nem à horizontali-
dade que recai numa suposta igualdade entre os 
integrantes, nem à verticalidade das hierarquias 
rígidas: “a transversalidade já remeteria a uma 
dimensão mais conectiva, colocando em análise 
estratos diversos e descontínuos a atravessar um 
determinado sujeito ou grupo” (p.19). Portanto, 
quando falamos de clínica transversal, estamos a 
dialogar com esse conceito que nos leva a uma 

ética pautada por um modo de relação, bem 
como por um lançar-se para além dos limites que 
tradicionalmente reduzem a clínica ao indivíduo 
ou mesmo ao sujeito em seu contexto familiar e 
ambiental. Buscamos alçar uma clínica do fora e 
acreditamos que a arte e as experimentações cê-
nicas, em particular, podem fornecer pistas para 
a exteriorização da clínica.

A divulgação de experiências como o Ven-
to dos Avoados é fundamental no atual contexto 
de retrocessos na Reforma Psiquiátrica que en-
frentamos no país desde 2016 (Cruz, Gonçalves 
e Delgado, 2020) e que foi intensificado, ao longo 
da última década, com o desmonte da política de 
saúde mental, o sucateamento da RAPS e a re-
tomada dos investimentos em espaços asilares, 
como hospitais psiquiátricos privados e comuni-
dades terapêuticas.

Vizinhanças entre clínica, arte e 
loucura

Conta-nos Elizabeth Lima (2009) que a vi-
zinhança entre arte, clínica e loucura compõem, 
inicialmente, no contexto dos manicômios, um 
espaço importante para o campo da saúde men
tal, uma vez que o fazer artístico e o fazer tera-
pêutico se encontravam na busca de uma lin-
guagem possível para expressões singulares, 
solitárias e, muitas vezes, sem sentido até então, 
justamente por estarem presas em hospitais psi-
quiátricos. A autora concebe a arte, a clínica e a 
loucura como “territórios em mutação” que pro-
duzem uma zona comum, indiscernível, em que 
nenhum dos campos se reduz ou se subordina 
ao outro, numa real intercessão (Deleuze, 2004). 
Nessa condição de indiscernibilidade e mútua 



12
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

potencialização, Lima (2009) aponta que há uma 
invenção nesse encontro que provoca a mutação 
dessas paisagens. A loucura se desloca do campo 
psicológico e psicopatológico pertencente a uma 
interioridade subjetiva; a arte extrapola o campo 
do estético entendido como belo e como produ-
tora de uma obra finalizada dissociada do con-
texto histórico e político em que foi produzida; e 
a clínica se expande do campo “psi” (psiquiatria, 
psicologia e psicanálise) para sua relação de avi-
zinhamento com as artes e sua potência política 
no encontro com a diferença. Tomamos de em-
préstimo e como companheiras desta pesquisa 
as suas interrogações de como a conexão com a 
arte potencializa a clínica: “como a arte pode em 
espaços clínicos facilitar trajetos quando estamos 
lidando com processos de subjetivação marcados 
pela precariedade e o inacabamento, muitas vezes 
acompanhados pelo desvalor e pela exclusão?” 
(Lima, 2009 p. 224).

Subjaz a estas perguntas um processo his-
tórico nem sempre marcado por essa indiscer-
nibilidade que confere potência aos campos. A 
psiquiatria produziu inúmeras capturas da arte 
no tratamento da loucura, ora reduzindo-a à 
mera ocupação do tempo ocioso de internos de 
hospitais psiquiátricos, ora como evidência dos 
diagnósticos com os quais pretendia dominar a 
experiência da loucura. No Brasil, com a instau-
ração da psiquiatria no século XIX, os grandes 
hospitais colônias receberam influências euro-
peias no tocante aos espaços de produção das 
artes plásticas como possibilidade terapêutica. 
As atividades de artes plásticas foram emprega-
das como intervenção na saúde mental pela pri-
meira vez no Brasil, nos anos 1920, por Osório 
Cesar no Hospital Juquery (SP). Onde, em 1948, 

foi implantada a Escola Livre de Artes Plásticas do  
Juquery. Porém, encontramos uma forte ten-
dência à psicopatologização das obras produ-
zidas, bem como sua redução a artes inferiores 
comparadas com a arte primitiva, arte bruta ou 
produções artísticas infantis, sem valor estético. 
Os pacientes não podiam ser reconhecidos como 
artistas, tendo em vista que o diagnóstico sempre 
aparecia assinando suas obras, como um atesta-
do de que a doença destitui os sujeitos de nome 
próprio.

A partir de 1946, Nise da Silveira desen-
volveu experiências significativas na Seção de 
Terapêutica Ocupacional do Hospital de Enge-
nho de Dentro (RJ). Uma forma de cultura te-
rapêutica e as produções artísticas dos internos 
ganharam novo sentido e direção em uma cone-
xão inventiva dos campos da clínica, das artes e 
do nascente campo da saúde mental. Para Nise, 
o paciente além de expressar-se, compartilharia, 
por meio de símbolos, a criação de algo novo, 
transformando a realidade psíquica e a realida-
de compartilhada (Milhomens e Lima, 2014), de 
modo que a expressão artística não poderia ser 
compreendida como reflexos de sintomas diag-
nósticos e tampouco a arte seria utilizada como 
mero instrumento que legitima o saber psiquiá-
trico e suas práticas.

Naquela época, a Psicanálise ganha expres-
são no Brasil e a ciência psiquiátrica logo empres-
ta o seu saber para interpretar e desvelar motivos 
inconscientes que levavam os artistas a produzi-
rem suas obras, entendidas como processos de 
sublimação de sintomas (Lima e Pelbart, 2007). 
No mesmo período, surge o Modernismo brasi-
leiro marcado pelas influências do movimento  
surrealista europeu, a relação entre a produção  



13
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

artística e os processos inconscientes que confi-
guram as experiências da loucura é marcada pelo 
diálogo entre a produção dos artistas modernos 
e aquela encontrada nos manicômios. Lima e  
Pelbart (2007, p. 713) afirmam que

as relações entre arte, clínica e loucura passa-
ram a se esboçar a partir da confluência entre 
dois deslocamentos: de um lado, buscando 
conquistar uma linguagem, alguns habitantes 
do mundo da loucura faziam um movimento 
quase imperceptível – já que oriundo de um 
espaço de exclusão e silêncio – em direção à 
criação artística; de outro, alguns artistas, ao 
se debruçar sobre a alma humana e suas vicis-
situdes e buscando ampliar os limites de sua 
linguagem, voltavam seu olhar para o mundo 
da loucura.

Outra referência importante para mapear-
mos a relação arte-clínica foi Suely Rolnik (1999) 
que, em sua interlocução com Lygia Clark, evoca 
a importância da prática estética de Lygia que sur-
tia efeitos clínicos e convocava a despsicologizar a 
experiência clínica, sem retirar a questão terapêu-
tica de seu lugar, sublinhando a discussão sobre a 
potência crítica e clínica de uma obra de arte:

Entre artista e receptor, seja este o expectador 
ou o crítico, se cria uma zona de indetermina-
ção – algo em comum e, não obstante, indiscer-
nível – que não remete a nenhuma relação for-
mal ou de ordem identitária, já que o primeiro 
polo do par não se localiza nem na categoria de 
artista nem da de terapeuta, e o segundo não 
se localiza nem da categoria de espectador ou 
de crítico nem de paciente. É todo um cenário 
que se move e assim se esboça um território 
inteiramente novo (Rolnik, 1999, p. 12).

Trata-se de pensarmos criticamente so-
bre a história da clivagem entre o plano estéti-
co e o plano da subjetividade: quando a estética 
se aparta da vida do homem e a arte é instituída 
como Arte afastando-se da vida, a clínica psico-
lógica ganha mais importância, justamente para 
tratar os efeitos psicopatológicos desta cisão. Daí 
a nossa proposição de uma pesquisa-intervenção 
que promova experimentações voltadas a esteti-
zarmos novamente a vida como forma de produ-
ção de saúde.

No final dos anos 1970 e início dos anos 
1980, com os movimentos de Reformas Sanitá-
ria e Psiquiátrica no Brasil, a saúde passou a ser 
entendida e afirmada como direito. As relações 
entre arte e saúde instauraram práticas inova-
doras que fortaleceram ações interprofissionais 
e intersetoriais, envolvendo a vida cotidiana das 
comunidades (Lima e Pelbart, 2007). Nos anos 
2000, houve a inclusão da pauta da diversidade 
e a participação ativa na vida cultural como di-
reito, favorecendo a criação de novos debates e 
o desenvolvimento de ações intersetoriais entre 
cultura e saúde. O papel do Estado foi recoloca-
do como potencializador da força criativa pre-
sente nas comunidades, especialmente nas áreas 
de maior vulnerabilidade e risco social (Lima e 
Pelbart, 2007). Em uma parceria entre o Minis-
tério da Saúde e o Ministério da Cultura (MinC), 
em 2003, foi criada a Política de Diversidade Cul-
tural e Saúde Mental e, em 2009, foi instituído um 
incentivo financeiro para projetos culturais reali-
zados por pessoas e grupos em sofrimento psí-
quico, através do edital Loucos pela Diversidade,  
com o objetivo de construir políticas públicas 
culturais voltadas aos sujeitos em sofrimento 



14
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

psíquico e aos programas que atuam na interfa-
ce saúde mental e cultura (Amarante e Nocam, 
2012).

A dimensão sociocultural aparece como 
estratégia para a Reforma Psiquiátrica no que diz 
respeito ao envolvimento da sociedade brasileira 
em provocar o imaginário social a refletir sobre o 
tema da loucura, além da viabilização de outras 
iniciativas de produção e manifestação cultural 
e artística, como, por exemplo, os blocos de car-
naval, música, TV comunitária, associação, coral 
cênico etc. Nesse processo, a dimensão sociocul-
tural diz respeito a “todo o conjunto de transfor-
mações e inovações anteriores que contribuem 
para a construção de um novo imaginário social 
em relação à loucura e aos sujeitos em sofrimen-
to, que não seja de rejeição ou tolerância, mas 
de reciprocidade e solidariedade” (Amarante e 
Lima, 2008, p. 73). Mais recentemente, Fernando 
Freitas e Amarante (2018, p. 504) reafirmaram:

é a dimensão ‘cultural’ o catalisador das outras 
três dimensões [teórico-epistemológica, técni-
co-assistencial e jurídico-política], não apenas 
porque assimila as conquistas das demais, mas 
sobretudo porque são as mudanças no modo 
como os sujeitos se posicionam no mundo, 
como o veem e como o entendem, que garan-
tem e sustentam como o ‘sofrimento psíquico’ 
será abordado em suas manifestações.

Atualmente, as experiências artístico- 
culturais, muito embora tenham nascido no in-
terior dos serviços técnicos sanitários, os extra-
polaram ganhando outros espaços, com expe-
riências validadas socialmente que posicionam 
os sujeitos como artistas, produtores culturais, 

militantes de movimentos sociais ou simples-
mente trabalhadores de um projeto. Amplia-se, 
assim, a visão da Reforma Psiquiátrica brasileira 
como movimento social de transformação cul-
tural que começa na desconstrução da estrutura 
manicomial, das lógicas e desejos manicomiais e 
prossegue para a reforma da cultura, rompendo 
com os processos de discriminação, segregação 
e desqualificação dos sujeitos em sofrimento. A 
autonomização da dimensão sociocultural da 
Reforma Psiquiátrica afirma micropolíticas anti-
manicomiais que subsidiam um solo mais fértil 
capaz de sustentar as mudanças macropolíticas 
propostas pela Reforma Psiquiátrica. Nesse sen-
tido, a politização do discurso contemporâneo 
sobre a loucura também se desloca de um regime 
de visibilidade manicomial para a produção de 
outros bens culturais e simbólicos que dialogam 
com a cultura ligada aos Direitos Humanos e à 
defesa do direito à diversidade cultural.



15
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Imagem1
Fotografia publicada em redes sociais. Registro da mostra artístico-poética “O amor é uma arma quente”, 
realizada em dezembro de 2016 na Pinacoteca do estado do Rio Grande do Norte. Arquivo pessoal dos autores.

de seu tempo, de modo que possa acompanhar, 
analisar e decompor as diferentes linguagens e 
operadores que encontra para produzir as com-
posições necessárias para dar passagem às novas 
línguas, afetos e mutações subjetivas nas paisa-
gens que cruza. Busca, com seu sensível “corpo 
vibrátil” (Rolnik, 1989), a invenção e acabamento 
contínuo de novos mundos. A cartografia como 
método de pesquisa pressupõe que o pesquisa-
dor acompanhe e produza seu processo em re-
lação ao seu campo, que será sempre instável, 
contingente e assumidamente implicado com 
a realidade do pesquisador e com a realidade  

Plano de composição teórico e 
metodológico da experiência

Como plano de composição teórico e me-
todológico desta pesquisa-intervenção cartográ-
fica, consideramos a Esquizoanálise e autores da 
Filosofia da Diferença como inspiração e funda-
mentos. Para Rolnik (1989), a cartografia é um 
desenho que acompanha e se faz ao mesmo tem-
po em que os movimentos de transformação das 
paisagens subjetivas que acontecem. O cartógra-
fo é como um antropófago que deve estar atento 
e mergulhado nas intensidades de seu caminho e 



16
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

pesquisada. Logo, a pesquisa é também inter-
venção, uma vez que há nesta empreitada um ato 
de criação e experimentação que se produziu ao 
longo do tempo e que transforma o campo e o 
pesquisador simultaneamente: há mutação obje-
tiva e subjetiva e criação de outros territórios.

O nosso caminho foi composto por ofi-
cinas de experimentação cênica realizadas se-
manalmente ao longo de 2016 em uma Casa de 
Cultura, com a duração de quatro horas por en-
contro. Neste artigo trabalharemos apenas com 
as análises das narrativas obtidas por meio de 
um exercício cênico disparador, realizado du-
rante um dos encontros finais das oficinas e que 
indicam efeitos do caminho e as paisagens que 
cartografamos. Foram filmadas as performances, 
as falas que emergiram foram transcritas para a 
construção das narrativas. Nesse exercício cêni-
co dividimos a sala entre palco e plateia e pedi-
mos que cada participante fosse ao palco e, após 
um minuto de silêncio olhando para a plateia, 
respondesse às perguntas: Como é estar neste 
espaço? O que você faz aqui muda o seu dia? 
Muda o quê, como? Os depoimentos ganharam 
a forma de cenas e estas se tornaram narrativas 
que dizem do coletivo e da experiência vivida ao 
longo de todo o processo de experimentação e 
investigação.

Em pesquisas cartográficas, o registro do 
trabalho de investigação ganha uma função de 
dispositivo como disparador de desdobramentos 
da pesquisa (Barros e Passos, 2012). Falamos de 
uma política de narratividade que a pesquisa- 
intervenção requer e produz: o modo com que 
dizemos e registramos nossa experiência, geral-
mente, naquilo que chamamos diário de campo 
cartográfico. Além da produção coletiva das ex-

perimentações cênicas, lançamos mão do diário 
que, juntamente com as transcrições, nos aju-
daram a compor narrativas sobre a experiência, 
além daquelas que espontaneamente emergiram 
na voz de cada participante.

Segundo Walter Benjamin (1994), narrar 
é a faculdade de intercambiar experiências, e a 
experiência que passa de pessoa a pessoa é pró-
pria da narração: “O narrador retira da experi-
ência o que ele conta: sua própria experiência 
ou a experiência dos outros. Ele incorpora as 
coisas narradas à experiência dos seus ouvintes” 
(p. 198). Para o autor, o homem moderno estaria 
perdendo e se distanciando de sua capacidade de 
narrar, pois estaria perdendo a sua capacidade 
de intercambiar experiências. Em uma leitura 
crítica às formas de literatura como o romance 
psicológico, a imprensa, a notícia e os conteúdos 
informacionais que fazem parte desta forma de 
comunicação escrita, Benjamin fala da possível 
morte da arte de narrar: “Uma das causas desse 
fenômeno é óbvia: as ações da experiência estão 
em baixa, e tudo indica que continuarão caindo 
até que seu valor desapareça de todo” (p. 198). 
É no campo do fazer artesanal que o autor nos 
exemplifica seus tipos de narradores e é no fazi-
mento do artesanato que iam se contando as ex-
periências partilháveis. Narrar seria, então, como 
falar ao outro de maneira artesanal e espontânea.

Ao tecermos relações com a estética da 
performance e com o conceito de performance 
no campo linguístico, entendemos que performar 
é fazer-se, mostrar-se e demonstrar-se fazendo. 
Acreditamos, então, que estamos muito próximos 
desta ideia de narrativa como experiência. Sempre 
que performamos, trocamos coletivamente algo, 
partilhamos do mesmo espaço nesta troca.  



17
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

A linguagem em que a passagem da experiência 
se dá na recepção da ação mostrada é múltipla, 
ultrapassa a linguagem escrita ou oral, é gesto 
artesanal partilhável. Neste sentido, no contexto 
do exercício cênico, estávamos produzindo 
narrativas através da linguagem da performance, 
não por meio de um relato de si apenas ou presos 
à narrativa. Pensamos em um exercício cênico 
disparador de narrativas para que pudéssemos 
trocar nossas experiências.

Muito embora não estejamos no campo de 
estudos das identidades, o trecho abaixo, retira-
do do texto “Cidadania como forma de tolerân-
cia”, de Saraceno (2011), aborda a questão de sua 
reconstrução histórica, dos sentidos individuais 
dos usuários de serviços de saúde mental. Para 
ele, o primeiro passo em relação à reabilitação 
psicossocial seria a libertação por parte dessas 
pessoas de uma falsa identidade coletiva: a do 
doente mental crônico.

Outra vez uma identidade a serviço da ne-
gação do sujeito. Uma primeira etapa da utopia 
deve ser o reconhecimento, sem indecisões nem 
exceções, do fato que cada homem e cada mulher 
são produtores de sentido. Etapa mais ambiciosa 
será a de reconhecer e, consequentemente, agir, 
que os milhões de homens e mulheres cuja pro-
dução de sentido está limitada, bloqueada, ani-
quilada, negada, não estão nesta condição por 
serem enfermos mentais ou por estarem em ter-
ríveis situações de sofrimento psicossocial, mas 
sim essencialmente por falta de resposta adequa-
da às suas enfermidades e aos seus sofrimentos 
psicossociais (Saraceno, 2011).

O autor nos convida a desinstitucionali-
zarmos as identidades fictícias para reconstruir 
a história das pessoas, dos espaços e dos tempos 

para a expressão dos sentidos, para a reconstru-
ção de um sentido humano e cultural. Como não 
pensar na linguagem da performance como uma 
das muitas possibilidades para se dar uma outra 
chance – mesmo que fictícia – para aqueles que 
tiveram suas histórias narradas e aprisionadas ao 
código hegemônico perigoso/infantil/inútil/lou-
co do “doente mental” ou “dependente químico”?

Avizinhar-se a outras intensidades, estar 
em heterogeneidade em um coletivo, ampliar o 
repertório de gestos a partir do contato com ou-
tros corpos, estar em outro território que não o 
dos serviços, da rua/moradia ou em casa, cir-
cular pela cidade, produzir autonomia, exercer 
poder de contratualidade, ou seja, negociar as 
trocas, reaprender a poder se expressar usando 
todos seus sentidos, inventar outra narrativa 
para si, pesquisar a si mesmo, conectar-se com 
o mundo e com outras narrativas, “confessá-las” 
e despossuí-las, instaurá-las novamente e poder 
manifestá-las sem estar num consultório ou em 
uma igreja ou numa anamnese “psi”... Torná-las 
criação, fazimento artístico, composição estética 
de mundo compartilhado, sentir-se artista, cria-
dor de si e do mundo. Com base nessas concep-
ções, apresentamos duas narrativas e reflexões 
que delas emergiram.

O aquário e as janelas: 
narrativas de mulheres 
manicomializadas em análise

Como seria estar naquele espaço para 
Laura? As tardes na Pinacoteca mudavam seus 
dias que naqueles últimos meses se passaram 
no hospital? O que mudava? Em uma respos-
ta cênica, Laura, uma jovem mulher com seu  



18
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

vestido azul que lembrava vontade de liberdade, 
levanta-se e caminha dançando levemente em  
direção à janela. Olha através dela e, mudando de 
expressão, mostra o dedo médio com uma más-
cara de raiva, como quem xinga alguém. Muda 
novamente de rosto, volta-se a nós e faz um gesto 
saudando o público se abaixando, dando giros e 
rodopios como que voando livre. O vestido azul- 
desejo-de-liberdade acompanha seus rodopios e 
ficamos com a imagem de um ser que ensaiava 
voar. Como que capturada novamente por um 
desejo de janela, ela repete o movimento. Volta- 
se para o palco pulando, nos olha passando a 
mão no rosto e se abaixa agradecendo, de fren-
te ao público, põe a mão no coração, se abraça 
e começa a chorar: diz que estar ali era estar em 
casa. Lembrando de outro tempo, conta que pas-
sou a infância e adolescência estudando em uma 
escola próxima de onde estávamos. Afirmando 
um conhecimento da própria história, diz que 
conhecia tudo aquilo na palma de sua mão e que 
sempre participou de todas as caminhadas histó-
ricas pelo centro antigo da cidade e, muito feliz, 
nos conta que tinha muito orgulho de sua cidade, 
gritando: “Eu amo Natal!”.

Conta-nos que participar das oficinas era 
como um presente: “Ela não tem noção da emo-
ção que ela me proporcionou de me tirar daquele 
inferno! Daquele aquário cheio de mulheres com 
distúrbios muito piores do que o meu! Eu só te-
nho depressão! (...). Só porque eu falo alto e por-
que eu me altero... aí vem a injeção em cada lado 
da minha nádega, tomei injeção no meu braço e 
ainda continua inchado! Isso não é tratamento! 
Contenção não é tratamento! Luta antimanico-
mial, por favor, minha gente!! Parem de fazer isso 
com as pessoas, eu imploro!”.

Carmona, por sua vez, também vinha de 
uma longa internação e nos contava que se sen-
tia muito feliz desde a primeira vez que lá esteve 
para conhecer pessoas diferentes que, segundo 
ela, a acolhiam: “É muito bom a pessoa sair de lá 
de dentro daquele inferno horroroso! Realmente, 
é uma sensação de liberdade! (...). Eu lá me sinto 
muito trancada, muito fechada. Não é brincadei-
ra você passar dois anos e seis meses dentro de 
um inferno daquele! Não é para qualquer um es-
tar lá dentro. Pretendo sair, não sei quando, mas 
vai chegar a minha vez de eu sair e eu vou sentir 
saudade de vocês!”.

Para ambas, participar das oficinas tinha 
grande importância no seu cotidiano, usavam 
aquele espaço de fala como um testemunho e 
como um grito de esperança por dias de liberda-
de. Ali também parecia ser um “atestado” de que 
elas podiam circular na cidade, encontrar pesso-
as e que a longa internação, por si, não se justi-
ficava. Suas narrativas nos falam sobre o mani-
cômio como “aquele inferno”, “aquário cheio de 
mulheres”, contenção, dores e injeções. Trazem-
-nos a morte civil de mulheres abandonadas em 
hospitais psiquiátricos em longas internações, a 
despeito de todos os esforços da luta antimanico-
mial. Nos encontros elas fumavam olhando a rua 
pela janela, reconheciam suas histórias, seus anti-
gos trajetos pela cidade, viam o movimento, reza-
vam juntas, dançavam, falavam muito e o espaço 
do teatro ia dando uma brecha àquelas vozes, que 
deixavam de ser ruídos e gritos inaudíveis. Havia 
denúncias em suas falas e necessidade de falar 
muito e de dançar livremente naquele espaço. 
Havia o espanto da mínima liberdade, de escutar- 
se, mesmo que por quatro horas na semana. Jo-
vens ou senhoras estavam todas, em sua maioria,  



19
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

em regime de sucessivas internações na ala femi-
nina daquele “aquário” e chamavam a Luta Anti-
manicomial pelo nome, como quem pede socor-
ro a alguém, mas antes era preciso vomitar a água 
engolida naquele afogamento silencioso.

Franco Basaglia (2005, p. 282) nos fala das 
vozes da loucura e sobre o seu silenciamento:

A loucura jamais é escutada por aquilo que 
diz ou queria dizer: voz confundida com a 
miséria, a indigência e a delinquência, palavra 
emudecida pela linguagem racional da doença, 
mensagem truncada pela internação e tornada 
indecifrável pela definição de periculosidade e 
pela necessidade social da invalidação.

O que elas nos diziam? O que aquelas mu-
lheres, cujas falas eram invalidadas por uma ne-
cessidade da sociedade – como nos diz Basaglia –,  
podiam naquele espaço? Cuidávamos para não 
interpretar aqueles gestos e falas, as suas mensa-
gens eram tão claras que dispensavam qualquer 
interpretação. Tratava-se de testemunhos. Fala-
vam da violação de direitos ainda vigentes no sé-
culo XXI, dos manicômios e da sensação de estar 
em outro espaço e poder ter uma voz momentâ-
nea. As vozes femininas diziam de um abandono, 
das violências que viviam dentro do hospital, das 
memórias que se avivavam ao saírem da prisão 
hospitalar. E sonhavam por liberdade! Basaglia 
(2005) fala-nos das multidões mudas que, quando 
tentam tomar a palavra, deparam-se com a lógica 
da razão que separa, fragmenta e cancela as ne-
cessidades das pessoas ditas sem razão em nome 
de uma lógica da piedade e da punição e suposto 
tratamento que a “doença mental” encerra.

Era isso que nos gritava aquela multidão 
que existia nas vozes daquelas mulheres: a misé-
ria psicossocial que viviam fora dele, as punições 
a que eram submetidas dentro dele – por aquilo 
que se compreendia como desvio de normas com-
portamentais –, a separação do que poderia antes 
ser aceito como humano, ou seja, o direito à des-
razão. Não sentíamos piedade, nem buscávamos 
terapêuticas. Víamos uma mulher que, pela jane-
la, olhava e recontava sua história, como quem 
respira por segundos, livre da asfixia de quem 
vive submersa nas águas paradas de um hospital 
psiquiátrico e de uma sociedade que a oprime e 
a condena. Nosso cenário naquele momento se 
tornava uma janela! Janela aberta que fazia ven-
tar, que testemunhava os vividos e que, sempre 
aberta, “aventava” um desejo de liberdade.

Nas narrativas, observamos o lugar da 
exclusão manicomial que atravessava a vida da-
quelas pessoas e isso nos fez perceber como foi 
importante forjar um espaço e um fazer artístico 
na cidade naquele momento. Como num em-
bate entre vida e morte, a arte consegue vencer, 
mesmo que por instantes. Sabemos que, nos 
processos de sofrimento psíquico e de institu-
cionalizações manicomiais, há ainda a morte 
civil, simbólica ou real dos corpos dos usuários 
de serviços de saúde mental. Vemos a repetição 
do temor da morte e a necessidade de expurgá-la 
acontecendo com diferentes roupagens sociais e 
regimes de subjetivação. A mudança do mode-
lo assistencial parece não ser suficiente. Há uma 
cultura manicomial que atravessa a vida de todos 
nós e se inscreve nos corpos dessas pessoas. A ex-
periência trágica da loucura foi sendo substituí-
da por sua consciência crítica e pelo fundamento 
da desrazão – assim como vimos com Basaglia 



20
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

– como normativa social na idade moderna,  
prendendo-a e isolando-a (Foucault, 1962). Foi 
cooptada pela ciência psiquiátrica que, compro-
metida com o regime capitalista em suas diversas 
lógicas (atualmente a lógica neoliberal), nos go-
verna até hoje.

Mas, ainda sim, é da morte, do vazio, de sua 
inquietude e de seus efeitos em nossas existências 
que fugimos, para isso precisamos distanciá-la, 
reformá-la e escondê-la. Como um dia foi com 
a lepra e as doenças venéreas, a loucura carrega 
em nosso imaginário o perigo, o descontrole, o 
disfuncional, o não racional, o defeito e o perigo 
de contágio. A ciência psiquiátrica se encarregou 
de cumprir seu papel quanto a este controle a céu 

aberto e a “céu fechado”, ao longo da história. “Os 
loucos” ainda representam – como numa peça 
de Teatro convencional – dois papéis: o papel 
da morte (seja ela real, simbólica e/ou civil) e o 
papel de sobreviventes (atuando como mortos- 
vivos depois das múltiplas violências sofridas). 
Como antídoto igualmente perigoso, nos dias 
atuais, reproduzimos esse papel pelo excesso de 
controle sobre a vida, fabricamos os corpos hiper 
controlados e conectados, nos tornamos zumbis 
ativos, mas, ainda sim, é do terror do papel ideal 
da morte que fugimos. Afirmamos a necessidade 
de rasgar esse papel, descumprir esse roteiro, ma-
nifestar a vida, profaná-la, performatizar outras 
cenas para a loucura.

Imagem 2
Registro fotográfico auttorizado de um ensaio do coletivo cenopoético Vento dos Avoados, em 2016, na Pinaco-
teca do estado do Rio Grande do Norte. Arquivo pessoal dos autores.



21
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

O Vento e a liberdade
Jogando capoeira, Heitor nos diz que 

aquele espaço era surreal, um sonho, porque 
nunca sabia onde poderia entrar e sair dos luga-
res – onde ele era “permitido”... Como membro 
do Movimento Nacional População de Rua do Rio 
Grande do Norte (MNPR/RN), ao adentrar um 
espaço, ele nunca via o anúncio: bem-vindo! Sa-
bia que nunca era bem-vindo porque a senha da 
sua cor e jeito de ser como “gente da rua”, mui-
tas vezes, o impedia de entrar. Às vezes, não ia 
às oficinas e acreditava que outros também não 
frequentavam porque não queriam responder à 
pergunta acompanhada do olhar inquisitório: 
“Vai para onde? No pessoal do Teatro?”. E ter de 
escutar a seguinte resposta: “Ah, tá bom. Pode 
subir”. Ele revela essa tensão numa discussão que 
teve ao tentar entrar na Pinacoteca, quando um 
funcionário afirmou que ali era um espaço pú-
blico privado. Então, argumentou que os espaços 
eram ou públicos ou privados: “Aí eu discuti com 
ele. Então, tá bom.... Você está certo, eu estou er-
rado, vou sair!”. Perguntava-se: “Será que eu te-
nho direito ou não tenho direito?”.

Essa narrativa demarca que, embora mui-
tos ali fossem participantes de movimentos so-
ciais e circulassem com autonomia na cidade, 
ele encontrava muitas barreiras para entrar na 
Pinacoteca. Heitor denuncia que frequentar um 
espaço público de cultura era impossível antes 
das oficinas, dada a sua condição de homem ne-
gro em situação de rua. Fazer parte das oficinas 
era um passaporte para estar em um local visto 
como “de cultura” e “de direitos”. Ou seja, o seu 
direito de ir e vir era violado cotidianamente na 
sua relação com a cidade e suas instituições. A 

quem aquela arte da Pinacoteca e as oficinas que 
se davam ali eram permitidas?

Uma pessoa em situação de rua que fre-
quentava as oficinas em um espaço público dis-
torcia os regimes sensíveis que eram colocados 
politicamente. Fazer teatro o colocava em outra 
experiência política, não somente quanto à ques-
tão de ocupar um espaço que lhe era negado, 
mas recortava e criava outra forma de ser visto, 
ouvido e sentido naquele lugar. Ali ele não era 
militante, nem pessoa em situação de rua, esta-
va somente criando um modo de estar e habitar 
aquele espaço. Não era apenas um ator que iria 
representar papéis e encenar sua situação de rua 
como um militante artista, nem papéis sobre 
outras narrativas de personagens. Era um novo 
regime de sensibilidade que nascia, nada estava 
escrito a priori. Ali, era possível sonhar outros 
modos de ser e estar na cidade.

No início, Heitor usava aquele espaço 
como descanso para noites mal dormidas nas 
ruas, uma vez que o albergue municipal nem 
sempre o acolhia. Aos poucos, foi se apropriando 
e usando a casa de cultura para jogar capoeira, 
fazer suas trocas, incitando diálogos e construin-
do seu modo de estar e se vincular com o grupo 
num jogo que construiu a confiança de estar ali 
semanalmente. Tirava fotografias com o celular, 
emprestava seu pensamento crítico na constru-
ção das cenas e criava um espaço estético para 
sua existência. Seu viver era um fazer artístico 
que redesenhava os espaços que frequentava e 
o que fazia neles. Emprestamos o pensamento 
de Rancière (2009) que tece aproximações entre 
política e arte: a política, como forma de experi-
ência, rompe a lógica da polícia, inventado mo-
dos de enunciação coletiva; a política, a arte e os 



22
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

saberes são ficções que conformam “rearranjos 
materiais dos signos e das imagens, das relações 
entre o que se vê e o que se diz, entre o que se faz 
e o que se pode fazer” (p. 59). As oficinas pro-
porcionaram aos participantes uma chance de 
tomar parte de um lugar da cidade, local que não 
lhes era destinado nem permitido. Rearranjar as 
partilhas dos espaços comuns, ocupar um local 
destinado à cultura hegemônica da cidade foram 
importantes para experienciar uma pequena mu-
dança de regime estético e político, isto é, des-
locamos a maneira como o “comum se presta à 
participação e como uns e outros tomam parte 
dessa partilha” (p. 15). Daí a compreensão de que 
o coletivo cênico.poético Vento dos Avoados foi 
uma experiência política que rearranjou as par-
tilhas sensíveis do comum, abrindo um campo 
de experimentação para outras sensibilidades, 
potencializando a vida em seu enfrentamento 
cotidiano na cena política da cidade e afirmando 
o direito à cidade e à existência.

Os participantes tomaram parte do espa-
ço comum e reverteram a lógica de quem, como 
e o que se podia falar e quais os critérios para 
participar. Tomar parte do comum, realizar tro-
cas, permitir a entrada e a estada sem critérios 
excludentes eram modos de inverter e devol-
ver a pergunta “Quem é você?” a nós mesmos e 
aos agentes do Estado. Perguntávamos: O que é 
um espaço público e privado ao mesmo tempo? 
Quem éramos nós? Que perguntas deveríamos 
nos fazer antes de fazê-las aos outros? Era sobre 
produzir uma relação ética.

Nossa arte tinha um efeito leve e invisível 
como o vento que sentíamos daquela janela. Mu-
dava de ritmo; por vezes parecia parar, mas não 
parava, embaralhava nossos sentidos e cabelos e 

depois nos abraçava, retomando o ritmo de brisa. 
Fazia-nos suar, pois ele era quente. A arte tem a 
função de conservar a si mesma ao longo da histó-
ria como aquilo que não acaba, sendo o aconteci-
mento que resiste à morte e às prisões dos aquários 
(que ainda existem em nós e em nossas cidades-a-
quário). Assim, Deleuze e Guattari (1997, p. 213) 
brindam-nos com seus pensamentos:

Num romance ou num filme, o jovem deixa de 
sorrir, mas começará outra vez, se voltarmos a 
tal página ou a tal momento. A arte conserva, 
e é a única coisa no mundo que se conserva. 
Conserva e se conserva em si, embora, de fato, 
não dure mais que seu suporte e seus mate-
riais, pedra, tela, cor química, etc. (...). A obra 
de arte é um ser de sensação, e nada mais: ela 
existe em si.

A arte conserva em si suas qualidades, in-
depende do seu criador e do seu público, pois, 
segundo os filósofos: “o que se conserva, a coisa 
ou a obra de arte, é um bloco de sensações, isto 
é, um composto de perceptos e afectos” (Deleu-
ze e Guattari, 1997, p. 213). Argumentam que tal 
bloco de sensações é formado pelos perceptos 
– que independem de uma experiência pessoal 
ou psicológica – pois não são as nossas percep-
ções. Assim como os afectos, que não se confun-
dem com emoções ou afecções subjetivas, esses 
blocos de sensações são seres que valem por si 
mesmos e excedem qualquer vivido: “existem e 
resistem na ausência do homem, podemos dizer, 
porque o homem, tal como ele é fixado na pe-
dra, sobre a tela ou ao longo das palavras, é ele 
próprio um composto de perceptos e de afectos” 
(p. 213). A arte se conserva em uma fabulação 
criadora porque conserva as sensações para que 



23
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

nós, através delas, entremos em devir de outros 
de nós, de outras paisagens, de personas huma-
nas e não humanas. A sensação, segundo os au-
tores, nada mais era do que a vibração contraída, 
a contemplação tornada qualidade que se forma 
num plano de composição. Ela é o monumento 
que transmite para o futuro as sensações persis-
tentes que encarnam o acontecimento.

Um monumento não comemora, não celebra 
algo que se passou, mas o sofrimento sempre 
renovado dos homens, seu protesto recriado, 
sua luta sempre retomada. Tudo seria vão por-
que o sofrimento é eterno e as revoluções não 
sobrevivem à sua vitória? Mas o sucesso de uma 
revolução só reside nela mesma, precisamente 

nas vibrações, nos enlaces, nas aberturas que 
deu aos homens no momento em que se fazia 
e que compõem em si um monumento sempre 
em devir, como esses túmulos aos quais cada 
novo viajante acrescenta uma pedra. A vitória 
de uma revolução é imanente e consiste nos 
novos liames que instaura entre os homens, 
mesmo se estes não duram mais que sua maté-
ria em fusão e dão lugar rapidamente à divisão, 
à traição (Deleuze e Guattari, 1997, p. 271).

Sentimos que a experiência artística que 
vivenciamos pode se conservar como “monu-
mento” em devir, as oficinas do coletivo ceno.po-
ético encerraram, porém, seguiram vibrando em 
nós e na cidade, talvez a ponto de se conservarem.

Imagem 3
Registro fotográfico auttorizado de um ensaio do coletivo cenopoético Vento dos Avoados, em 2016, na Pinaco-
teca do estado do Rio Grande do Norte. Arquivo pessoal dos autores.



24
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Considerações finais
A experiência relatada trouxe contribui-

ções para o campo da saúde mental coletiva am-
pliando possibilidades de intervenções grupais 
transdisciplinares a partir das artes cênicas. O 
Vento dos Avoados criou uma experiência estéti-
ca na qual, nos intervalos da prisão manicomial, 
do circuito casa-CAPS ou ainda do circuito casa-
-Universidade a que estávamos presos, pôde nos 
levar a um lugar comum que permitia, de manei-
ra radical, a expressão dos participantes. A expe-
riência com a loucura,  historicamente cerceada 
na violência e no silêncio dos manicômios, pode 
ser vivenciada de outros modos. Quando colo-
camos em cena a circulação das memórias, afe-
tos e a produção de corpos outros para além do 
estigma, permitimos ecoar narrativas que levam 
a dimensões da clínica, da estética e da política 
alinhadas com às vicissitudes das vidas, com a 

capacidade de intercambiar experiências, narrar 
a si como processo de produção de vida.

A potência de mediar arte e loucura põe 
em xeque o império da razão, ampliando possi-
bilidades de existência reduzidas aos caminhos 
psicopatológicos. Testemunhamos como os cam-
pos das artes, da clínica e da loucura romperam 
fronteiras criando outras possibilidades de rela-
ção com a cidade. Alargou-se o pensamento-a-
ção para novos estudos que explorem as frontei-
ras entre a arte e a loucura de modo autônomo 
em relação à clínica e ao campo da saúde mental, 
permitindo transformações do imaginário social 
e criações epistemológicas que dialoguem com 
a cena real da vida das pessoas, interferindo no 
processo formativo de estudantes, trabalhadores, 
usuários, familiares, gestores, mobilizando espa-
ços institucionais diversos a partir de uma ética 
antimanicomial.



25
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura25

Referências
AMARANTE, P., LIMA, R. Loucos pela diversidade: da diversidade da loucura à identidade da 
cultura. Relatório Final da Oficina Nacional de Indicação de Políticas Públicas Culturais para pessoas 
em sofrimento mental e em situações de risco social. Rio de Janeiro: LAPS, 2008.

AMARANTE, P; NOCAM, F. Saúde Mental e Arte. Rio de Janeiro: Zagodoni, 2012.

AMARANTE, P.; TORRE, E. H. G. Loucura e diversidade cultural: inovação e ruptura nas 
experiências de arte e cultura da Reforma Psiquiátrica e do campo da Saúde Mental no Brasil. 
Interface – Comunicação, Saúde, Educação, v. 21, n. 63, p. 763–774, out. 2017.

BARROS, R.; PASSOS, E. Diário de bordo de uma viagem-intervenção. In:  PASSOS, E.; KASTRUP, 
V.; ESCÓSSIA, L. (Orgs.) Pistas do método da cartografia: pesquisa-intervenção e produção de 
subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2012, pp. 172-205. 

BASAGLIA, F. Escritos Selecionados em Saúde Mental e Reforma Psiquiátrica. Rio de Janeiro: 
Garamond, 2005.

BENJAMIN, W. Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre a literatura e história da cultura. São 
Paulo: Brasiliense, 1994.

CRUZ, N. F. O.; GONÇALVES, R. W.; DELGADO, P. G.G. Retrocesso da Reforma Psiquiátrica: 
o desmonte da política nacional de saúde mental brasileira de 2016 a 2019. Trabalho, Educação e 
Saúde, v. 18, n. 3, 2020, e00285117.

DELEUZE, G. Conversações. São Paulo: 34, 2004. 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs – capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: 34, 1997.

FOUCAULT, M. História da Loucura na Idade Clássica. São Paulo: Perspectiva, 1962.

FREITAS, F. F. P. DE; AMARANTE, P. D. C. A importância de Hans Prinzhorn para a reforma 
psiquiátrica no Brasil. Saúde em Debate, v. 42, n. 117, p. 503–517, 2018.

LIMA, E. Arte, Clínica e Loucura: território em mutação. São Paulo: Summus, 2009.

LIMA, E. M. F. A.; PELBART, P. P. Arte, clínica e loucura: um território em mutação. História, 
Ciências, Saúde-Manguinhos, v. 14, n. 3, p. 709–735, 2007. 

MILHOMENS, A. E.; LIMA, E. M. F. A. Recepção estética de apresentações teatrais com atores com 
história de sofrimento psíquico. Interface – Comunicação, Saúde, Educação, v. 18, n. 49, p. 377–388, 
2014.

RANCIÈRE, J. A Partilha do Sensível: estética e política. São Paulo: 34, 2009. 

ROLNIK, S. Cartografia Sentimental: transformações contemporâneas do desejo. São Paulo: Estação 
Liberdade, 1989.

ROLNIK, S. Molda-se uma alma contemporânea: o vazio-pleno de Lygia Clark. In: CARVAJAL, R.; 
RUIZ, A. (Orgs.). The Experimental Exercise of Freedom: Lygia Clark, Gego, Mathias Goeritz, Hélio 
Oiticica. Los Angeles: The Museum of Contemporary Art, 1999. p. 1-37. 

SARACENO, B. A cidadania como forma de tolerância. Revista de Terapia Ocupacional da 
Universidade de São Paulo, v. 22, n. 2, p. 93-101, 2011.

SIMONINI, E.; ROMAGNOLI, R. C. Transversalidade e esquizoanálise. Psicologia em Revista, v. 24, 
n. 3, p. 915-929, dez. 2018.



26
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Entre Tijolos e Libélulas

Anamaria Fernandes Viana

Para começar nosso encontro...
Este artigo é resultado de duas experiências em oficinas de dança com 

sujeitos em situação de transtornos psíquicos, acolhidos em duas institui-
ções francesas, oferecidas em momentos distintos de minha trajetória. Re-
sulta também de uma certa forma de apreender a dança, pensá-la e praticá- 
la. Trata-se de uma dança que permite a emergência do gesto criativo em 
territórios cristalizados pelas normas, pelos códigos, pelas feridas da vida, 
sejam elas subjetivas ou concretas. Trata-se de furar paredes, cavar buracos 
para que os raios do Sol possam nos dar outra possibilidade de ser. É um 
testemunho de tempo diferido, que oferece uma reflexão sobre o aspecto 
político do fazer artístico, uma ética e uma estética que tocam na sensibi-
lidade do corpo, na poética do gesto. Nesse trabalho, algumas questões me 
chamam a atenção: como trazer à tona as entrelinhas de um movimento? 
Como ouvir o sussurro de um gesto? Como favorecer a emergência de um 
gesto criador?

Ao longo da história, a estética do corpo aliada à estética do mo-
vimento moldou o imaginário coletivo do dançarino e da própria dança. 
A chamada “dança erudita” é um primeiro exemplo. Trata-se de um con-
junto de técnicas regidas por códigos muito específicos de acordo com os 
diferentes estilos que lhe são próprios. Esses códigos também são, muitas 
vezes, reforçados, alimentados pelas exigências do mercado de trabalho.  E, 
mesmo nas práticas ditas “modernas” ou “contemporâneas”, podemos, com 
frequência, surpreender algo assim – ainda que em menor escala. A dança 
cria um território de práticas, muitas vezes, discriminadoras, hierárquicas, 
obstruídas, onde os gordinhos dançam atrás dos outros e os deficientes e  
doentes reproduzem o que lhes é solicitado, tendo como parâmetro os códigos  



27
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

normativos dominantes. Para muitos de nós – ou 
talvez, em medidas diferentes, para todos nós –, 
ser o mais próximo possível da norma parece a 
solução mais certeira para fazer parte da socie-
dade e ganhar reconhecimento e a dança, como 
corpo coletivo, não é uma exceção. Assim, em 
inúmeros casos, se a imagem do dançarino está 
a priori relacionada à liberdade, ao virtuosismo 
e ao controle do corpo, a imagem da pessoa com 
deficiência ou com transtorno psíquico remete à 
desvantagem, incapacidade, compreensão frus-
trada, dificuldade de controlar os próprios movi-
mentos. Poderíamos então afirmar que um abis-
mo os separa e que inevitavelmente se impõem 
hierarquias: a do “válido” sobre o “inválido”, a do 
“apto” sobre o “incapaz”, a do “possível” sobre o 
“impossível”, a do “saber” sobre a “ignorância”.

Esses a priori que geram representações 
e engendram hierarquizações entre os seres são 
induzidos por nossas experiências, tecidos por 
discursos atuais e imagens sociais e foram cons-
truídos ao longo de tanto tempo que se tornaram 
certezas, verdades quase inquebrantáveis. Mes-
mo se hoje sofrem abalos e tendem a desaparecer 
com o tempo, grande parte dessa memória cole-
tiva perdura, revelando sua presença em diversas 
esferas da sociedade. Os exemplos são muitos, 
inclusive no campo das artes. Mais importante, 
porém, do que citá-los, é afirmar que a dança 
que eu sustento – e que também me sustenta – 
considera o sujeito em sua capacidade única, a 
poética de sua corporeidade como uma terra vir-
gem para descobrir, para arar, uma paisagem em 
movimento. Uma espécie de pré.  É uma prática 
que envolve o sujeito, sua qualidade de presença, 
de desprendimento, de abandono, seja qual for o 
seu lugar nessa experiência. São práticas e vivên-

cias que percorrem os nossos corpos nos níveis 
sensorial e emocional, tocando a nossa dimensão 
íntima, secreta, mas também implicando uma 
partilha, relacional, coletiva.

Nesse sentido, a prática da dança de que 
trato aqui se insere numa lógica de individuali-
zação e do coletivo. Revela nossas singularidades 
através do Outro. Cada indivíduo é considerado 
e respeitado em sua originalidade, em sua liber-
dade. E é a partir do que o sujeito produz no mo-
mento que surge a possibilidade de um espaço 
compartilhado, no qual aprendemos uns com 
os outros, quebrando as hierarquias tradicionais 
de transmissão. Minha experiência na dança é 
atravessada por centenas de encontros, muitos 
dos quais com pessoas que deliram, mutilam-se 
e, na maioria das vezes, não falam. Pessoas que 
passaram a vida inteira em instituições especiali-
zadas. Pessoas se jogando contra a parede, mor-
dendo-se, cobrindo-se com os seus excrementos. 
Pessoas que inventam um uso específico e único 
do corpo, que criam novos vínculos com o corpo 
do outro, com o espaço, com o tempo, com os 
objetos, com o mundo das coisas que os cercam 
e do qual fazem parte, por mais estranho que isso 
possa parecer.

Sem a pretensão de formar outras pessoas 
em determinada técnica ou sequer de lhes trans-
mitir determinado saber, a prática aqui proposta 
busca possibilitar uma experiência artística com-
partilhada, a vivência da poética do encontro, 
cada qual pautado em sua verdade única, possi-
bilita todo um território de transformações. Uma 
dança que possibilita um gesto criativo único, o 
gesto singular que, como uma assinatura, deixa 
uma marca de si no espaço. Não um gesto criati-
vo legitimado por códigos preestabelecidos, mas 



28
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

por sua poética original e efêmera. Nesse sentido, 
não se trata de “belos movimentos” do corpo ou 
de uma perícia do corpo, mas de uma qualida-
de de presença que permite esse gesto único que 
suspende o tempo. Na verdade, tudo está aí, basta 
mudar o nosso olhar, abrir espaço, fazer silêncio, 
possibilitar um espaço para que o que está ali, às 
vezes adormecido, enterrado dentro do sujeito, 
possa eclodir. É um efêmero surgimento espaço-
temporal de uma poética do corpo que nos escapa.

O devir
Ser outro
Se permitir não ser
Se permitir não buscar ser como
Desconstruir para desconstruir novamente
Camada após camada.

O corpo é um templo da memória. Passos, 
saltos, giros, solavancos. Pele, músculos, ossos. 
Sustos, medos, alegrias, às vezes, traumas. Gritos 
e engasgos da voz, gesto liberado ou reprimido, 
tudo é palavra escrita e inscrita no corpo, pre-
sente em nossos gestos ou mesmo no silêncio 
de nossos gestos, em nosso modo de estar no 
mundo.

A dança – e, mais particularmente, pare-
ce-me, aquela que sai dos códigos normativos 
– toca essa parte sensível do corpo, que muitas 
vezes nos escapa. Enquanto artista da dança, in-
teresso-me pela falha, pelo possível ponto de in-
flexão onde uma camada de autoproteção pode 
ser abandonada. As camadas nos protegem, nos 
dão forma ao Outro e, ao mesmo tempo, a nós 
mesmos. Somos constituídos por essas cama-
das que nos ajudam a sobreviver em meio a um 

mundo, muitas vezes, hostil, violento, desigual, 
preconceituoso. Camadas também tecidas pelo 
que se espera de nós, pelo que é previsível, pelo 
que pensamos saber do Outro antes mesmo de 
conhecê-lo, pelo que antecipamos antes do en-
contro. Camadas constituídas pelo que parece 
ser dado pelo simples fato de nascermos com 
um determinado sexo, em uma determinada fa-
mília, em um determinado lugar. Um molde do 
quotidiano, visível ou silencioso, que nos molda. 
Camadas que dizem dos nossos muitos eus, do 
nosso ser-sendo (Galeffi, 2003), que se revela de 
múltiplas formas dependendo do contexto, do 
espaço no qual ele está.

O espaço não é externo a nós mesmos. 
Produzimos espaço e somos espaço. Assim, a en-
trega, o abandono à dimensão sensível e poéti-
ca do corpo em movimento de um sujeito pode 
envolver o de outro e pode dar, a esse território 
coletivo, a tessitura de um outro possível. Sobre 
este assunto, tenho vários exemplos a compar-
tilhar. Mas, aqui, vou contar duas experiências. 
Parece-me precioso falar de uma experiência, 
mesmo que boa parte de sua percepção sensível 
não possa ser traduzida em palavras, pois algo 
do corpo escapa à lógica dos símbolos e das re-
presentações; e o próprio fato de precisar colocar 
em palavras as experiências dançantes parece es-
tagnar a dimensão poética que lhes é própria. De 
qualquer forma, na medida do possível, tentarei 
traduzir a poética de certos encontros não na 
tentativa de capturá-los, de domesticá-los, mas 
de acompanhá-los, à semelhança do que sucede 
com quem toca e é tocado por um parceiro. Co-
mecemos por um trabalho que me marcou muito 
e que deu origem a duas criações.



29
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Imagem 4

Entre tijolos
Tudo começou com uma oficina de dança 

que conduzi com mulheres em situação de cár-
cere, em 2018. Essas mulheres estavam detidas 
no Centro Penitenciário Feminino, em Rennes, 
França, e eram acompanhadas pelo Serviço Mé-
dico-Psicológico Regional da cidade. Longas pe-
nas. Algumas delas estavam naquele espaço há 
mais de 10 anos e lá permanecerão ainda; outras 
estão lá há muitos anos esperando o julgamento. 
Todas vivem uma exclusão social total e, portan-
to, a estigmatização que a acompanha.

Já tinha dançado duas vezes naquela prisão, 
mas esta foi a minha primeira oportunidade de 
propor um estágio e conhecê-las realmente; algo 
que eu queria há muito tempo. O grupo também 
era formado por mulheres profissionais na área 

da saúde mental. No início, muita curiosidade da 
minha parte.  As perguntas irrompiam na minha 
cabeça… O que elas tinham feito para estar lá? 
Aos poucos, deixei que a curiosidade sobre o pas-
sado se deslocasse para o presente. Estar com elas 
e nada mais. Conhecê-las sem pré-requisitos, sem 
antecedentes, sem medo. Deixar-me contagiar 
pelo presente, pelo devir de cada uma. Oferecer 
um espaço de afeto, de afetação, de contamina-
ção. Gota a gota para chegar ao mar, pois

cada variação, por minúscula que seja, ao pro-
pagar-se e ser imitada torna-se quantidade 
social e assim pode ensejar outras invenções 
e novas imitações, novas associações e novas 
formas de cooperação. Nessa economia afetiva, 
a subjetividade não é efeito de superestrutura 
etérea, mais força viva, quantidade social, po-
tência psíquica e política (Pelbart, 2003, p. 23).



30
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Encontro essas mulheres que, na sua maio-
ria, são vítimas de violência doméstica. Mulheres 
que estão longe de tudo: filhos, irmãos, irmãs, 
pais, amigos. Que vivem atrás dessas grades, 
sob o olhar vigilante onipresente que cristaliza 
os sonhos e que exige muitas camadas de prote-
ção, pois é preciso ser sólida para sobreviver ali, 
sem desmoronar. Cheguei com a ideia de propor 
dinâmicas de improvisação, de tocar esse lugar 
sensível de cada uma, de vê-las criar, se escutar, 
desabrochar. Mas, rapidamente, percebi que era 
necessário um pré. Para que esse lugar do sensí-
vel pudesse existir, era preciso construir um es-
paço de confiança não só entre elas e eu mesma, 
mas de cada uma para consigo mesma.

Na oficina, só mulheres. Algumas livres, 
outras não. Dentre as livres, havia psicólogas, 
psiquiatras, fisioterapeutas e eu. E, então, nos 
apresentamos: as livres, com suas profissões e 
sobrenomes: Madame Tal, psiquiatra. Dona Tal, 
psicóloga… As outras só tinham o sobrenome: 
Gouttier, Pichon, Desaire.... Ao invés de impro-
visação, os primeiros encontros foram coloridos 
por danças brasileiras e posturas de yoga. Pouco a 
pouco, iniciamos um trabalho mais sensível, en-
volvendo a escuta do corpo, seu estado, seu peso 
e respiração. Um abandono extremamente difícil 
para aquelas mulheres em permanente estado de 
alerta. Eu tentava segui-las como uma folha nas 
águas de um riacho. Para onde vai este fluxo? – 
perguntei a mim mesma. Mas não sabia... esta-
va nadando às cegas, tateando... Tentava seguir 
os passos que se apresentavam a mim em cada 
momento presente. Estar junto. Estarmos jun-
tas. Encontro pontos de resistência. Mas, tomo 
esta ou aquela dificuldade como trampolim para 
uma proposta de dança. Solidões dispersas como 

oportunidade do encontro entre elas, de criação 
de dinâmicas relacionais. O peso de um silêncio 
esmagador que fala de um outro lugar, como 
mote para iniciar uma canção. 

Alguns dias depois, esse fluxo contínuo 
torna-se um turbilhão. Foi o dia em que Sônia 
chegou. Começo o workshop com uma massa-
gem nos pés com uma bola de tênis. Como as-
sim? Isso é dançar? – Sônia me pergunta. Ela 
faz muitos comentários, recusa-se a participar 
e me desestabiliza. Não parece acreditar no que 
estou propondo. Mas então volta, para o meu 
desespero...

O que era frágil se torna mais frágil ainda. 
O que parecia ter algo de estável oscila. Precisava 
seguir os seus passos sem perder os das outras. 
Respeitar suas camadas de proteção e fazer delas 
uma possibilidade de criação, de um lugar possí-
vel, de um devir. Um dia, faço uma proposta de 
movimento livre com o olhar: pode ser desviado, 
esquivado ou mantido. Quando duas delas – for-
mando uma dupla – optam por manter o olhar, 
aproximam-se, fecham os olhos e a partir daí co-
meça uma pequena dança improvisada. A pro-
posta é encontrar esse terreno comum entre uma 
e outra pelo contato entre as mãos e os braços. 
Nenhuma delas sabe qual está guiando. E tudo 
em silêncio.

Meus olhos se encontram com os de Sô-
nia. Nós os fechamos para começar uma dança 
improvisada. Juntas, em contato. Ela solta o peso 
de suas mãos e seus braços nos meus. Abando-
na-se e me oferece esse abandono. Uma dança 
de um instante que parece mover o mundo. É 
enorme. Sinto-me com um mundo nas mãos. 
Quase não sei o que fazer dessa entrega. E, en-
tão, nos separamos. Pouco depois ela pede para 



31
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

sair da sala. Uma oração a espera, algo urgente. 
Talvez um demais, um transbordamento. Precisa 
sair, imperativamente. Nesse diálogo sem pala-
vras, um acontecimento, um lugar de encontro 
e suspensão.

Ao longo das oficinas, Sônia se torna mi-
nha assistente, ao ponto de, às vezes, corrigir as 
outras. Coloca as suas coisas ao lado das minhas 
e, nos intervalos, escolhe as músicas que vai 
dançar. Eu danço para ela, para mim, para nós. 
O grupo se forma aos poucos. Trocas de olha-
res, uma confiança que se tece nesses passos de 
dança, nessa dança de tentativas, nas palavras, na 
mão que pega na outra, que se deixa conduzir. 
Todas elas são chamadas pelos nomes e não mais 
pelos sobrenomes. As profissionais participam 
das propostas da mesma forma que o restante 
do grupo: com seus corpos. Nós nos tocamos, 
cantamos, dançamos, estamos juntas. Vulnerabi-
lidade e fragilidade expostas ao olhar de todas, 
pertencentes a cada uma, ao espaço que ocupa-
mos, que construímos, que transformamos. Não 
há mais prisioneira, psicóloga, médica ou profes-
sora. Somos mulheres compartilhando um mo-
mento, uma dança de encontros ou de tentativas 
de encontros.

E a oficina se abre, então, à aventura da 
escrita. Eu queria tocar a criatividade daquelas 
mulheres por outras portas – deixar a imagina-
ção viajar. Mas, tudo parecia tão compacto, sem 
brechas para a invenção... Duro como o concre-
to, como as paredes ao nosso redor. Aos poucos, 
por meio de propostas lúdicas, palavras e frases 
perfuram o que parecia impenetrável. E eis aqui 
algumas dessas frases que elas foram escrevendo:

Eu sacudo, como se quisesse fazer tremer 
a terra.

Eu bato fortemente na mesa, como se ela pu-
desse escutar os meus gritos.
Eu quero andar como se eu fosse livre.
Eu grito como se estivesse frente ao mar.
Nós corremos como se estivéssemos sendo 
perseguidas.
Eu como tijolos.
Você respira como se fosse uma janela.
Nós galopamos como se nossas vidas depen-
dessem disso.

No último dia da oficina, convidamos ou-
tras mulheres. Havia um vínculo tão grande entre 
nós que elas conseguiram entrar no grupo sem 
qualquer dificuldade. Havíamos criado um espa-
ço que fugia das paredes e das grades. Dentro e 
fora de seus corpos, as camadas de proteção pa-
reciam ter caído. Pelo menos em algumas delas. 
Porosidade no ar, em nossas peles... Havia o de-
sejo de compartilhar o imprevisível, a generosi-
dade de cada uma. Nós improvisamos juntas. No 
espaço, o gesto criativo de cada uma, partilhado. 
Cada qual havia mostrado, para si e para as ou-
tras, sua assinatura do momento; um movimento 
autêntico, que não procurava enquadrar-se numa 
norma, mas que se abandonava à sua própria po-
ética. O sujeito como testemunha do gesto que 
nasce e se dissipa ao mesmo tempo. Os tijolos do 
corpo dando lugar ao inesperado do encontro, 
à poética do movimento que nos escapa. E, en-
tão, veio o momento de silêncio, o momento de 
nos abraçarmos para nos despedirmos. Um pro-
fundo silêncio compartilhado. Essa experiência 
deu origem a um vídeo-dança e a um espetáculo 
no Brasil, com a Cia. de Dança Contemporânea 
Ananda, quando então mergulhamos nas escritas 
dessas mulheres. No ano seguinte, na prisão, elas 
puderam assisti-lo.  



32
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Imagem 5

Pegadas efêmeras, libélulas
A outra experiência advém do encontro 

com adolescentes em situação de grande vul-
nerabilidade psíquica, num workshop que reali-
zei com um grupo de adolescentes acolhidos e 
acompanhados por diversas estruturas de atendi-
mento especializado. Parece-me interessante se-
guir o rastro da assinatura para entender melhor 
essa nova espécie de partilha. A esse respeito, 
Isabelle Launay (2012) disse-me uma vez que o 
gesto é uma assinatura. O nosso caminhar é uma 
assinatura. Em uma de suas obras escreve: “se to-
dos sabemos andar, os modos de andar variam 

consoante as épocas e grupos sociais – e dentro 
de uma mesma época ou de um mesmo grupo 
social, ninguém caminha exatamente da mesma 
forma” (p. 13).

É o que podemos observar, de forma mais 
flagrante, quando se trata de um adolescente. 
Ele fala de si no seu modo de andar, do que é, 
do que representa ou do que deseja representar. 
A cada passo, coloca um pouco de si e, ao mes-
mo tempo, um pouco de não-eu, de um espaço 
vazio, de um espaço em construção; deixa um 
rastro em seu caminho e, no mesmo instante, 
segue em direção a um devir. É o desequilíbrio 
da caminhada. Há tanto uma afirmação quanto 



33
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

uma negação do eu e, em ambas, uma membrana 
viva que pulsa com o mundo. Muitas vezes, essas 
assinaturas, gravadas em cada gesto, na pele, na 
carne e até nos ossos, são um grito de existência 
ou um grito pela existência. Um grito desse cor-
po que é “um meio único de expressão, ação e 
pathos, de sedução e rejeição, vetor fundamental 
do nosso ser-no-mundo” (Moulin, 2006, p. 45).

O corpo está em constante processo de 
contaminação com o meio em que se encontra, 
modifica-o e é modificado por ele, mesmo sem 
ter consciência disso. Christine Greiner e Helena 
Kartz (2008) utilizam o termo corpomídia para 
designar as memórias ancoradas no corpo por 
meio de contaminações vividas e vivas entre ele 
e o ambiente. Essas memórias nos compõem e 
constituem nossas assinaturas. O corpo, mais do 
que nunca, é a assinatura de si mesmo, diz-nos 
também Vigarello (2013), e parece que há, nessas 
assinaturas, tanto a necessidade de fazer parte de 
um grupo, de uma determinada entidade, como 
de existir como um ser singular dentro do grupo. 
Temos assinaturas na pele e na carne: tatuagens, 
piercings, escarificações, assim como as que di-
zem respeito ao movimento: o modo de estar na-
quele determinado lugar, de olhar e compor com 
o olhar. Cada uma dessas assinaturas tem uma 
relação com o tempo e o espaço.

A adolescência é um campo de assinatu-
ras, de marcas efêmeras que falam de um modo 
de ser-no-mundo, de fazer parte dele ou de se 
revoltar contra ele, de se calar ou de gritar. Mui-
tas vezes, o ambiente coloca o corpo em estado 
de inquietude, de sofrimento, de desconforto. O 
corpo então se retira, se isola, busca se apagar, 
como se uma certa forma de presença pudesse 
apagar a própria existência. Ou então, ao contrá-

rio, o corpo se impõe, pisa em cima do outro e de 
si mesmo, como se uma forma de atropelamento 
fosse a única garantia de existência.

Em qualquer situação, existe o Outro. 
Aquele a quem me refiro a cada momento, mes-
mo na minha solidão mais profunda. Esse Outro 
tem várias faces e habita vários corpos; ele me 
encara, me persegue. Meu corpo se torna mui-
to grande ou não grande o suficiente, pequeno, 
presente, ausente… O que faço então com esse 
corpo que me pesa e que, às vezes, se torna uma 
prisão, que parece ser demais ou insuficiente na 
presença de outros corpos, que me escapa por 
entre os dedos? Como trazer movimento a es-
sas assinaturas que parecem rígidas, inflexíveis, 
imutáveis? Como habitar outros corpos, experi-
mentar outras assinaturas? Como partilhar um 
pouco de mim através deste corpo forte e vulne-
rável, deste corpo que me escapa? Tremo, paro, 
procuro, gaguejo, cavo, rasgo, toco, me desfaço, 
sigo você, me oco, rasgo minha pele, minha car-
ne, eu serei, eu caio, subo, salto, caio novamente, 
ofereço, fujo, escapo, estou em movimento, sigo 
o movimento.

Cada um desses adolescentes tem uma 
história, uma trajetória, esculpida pelo e no cor-
po, expressa em cada gesto. Na experiência que 
com eles vivi, tratava-se então de propor um es-
paço de dança que despertasse o desejo e a con-
fiança, que pudesse engendrar o ato criativo e o 
ato da vida, nesses corpos que falavam de medo, 
de solidão, de ódio, de nojo, de desconfiança. 
Para enfrentar esse desafio, tinha como bússola 
o desejo do Outro e como ancoradouro a dispo-
nibilidade ao desconhecido, o respeito e a escu-
ta. O percurso de dança proposto não procurava 
desenvolver nenhuma técnica, nem transmitir 



34
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

um saber-fazer preciso que pudesse “domesticar” 
os corpos. Mas, tomando como eixo principal a 
riqueza constituída pela diferença e pela singula-
ridade de cada pessoa, tinha por princípio criar 
um espaço onde todos pudessem ter o seu lugar, 
um espaço de escuta onde a liberdade criativa do 
indivíduo pudesse florescer, desabrochar. E inde-
pendentemente do contexto, da situação ou das 
circunstâncias em que os jovens se encontravam.

“Em movimento” foi uma experiência de 
pegadas na qual emprestamos outros pés, na qual 
caminhamos dentro e fora de nós, por meio da 
qual aceitamos o vazio entre cada passo; esse de-
sequilíbrio que nos envolve e que está presente 
em nosso envolvimento com o quê nos cerca. Foi 
uma proposta de construção de um território 
onde o corpo se torna meio de linguagem e ex-
pressão para si, para o outro e para o grupo. Um 
corpo-poesia. Um território onde as assinaturas 
se tornam móveis, porosas: assinaturas provisó-
rias, transitórias.

Importante dizer que se esse abandono dos 
julgamentos e das referências externas não é algo 
fácil para nós, adultos – seja no gesto dançado, 
seja no gesto cotidiano – para os jovens adoles-
centes parece ser um longo caminho muito mais 
penoso. E, por isso, um caminho que decidimos 
percorrer com delicadeza e lentidão...

Parti da ideia de um grupo aberto ao longo 
do ano, de forma voluntária e sem obrigação de 
presença, o que implicava uma duração incerta 
para cada um deles. Além da proposta de presen-
ça mencionada, também lhes ofereci a opção de 
aceitar ou recusar uma proposta dentro da pró-
pria oficina. Nesse caso, poderiam permanecer 
sentados e ajudar ou sair com uma enfermeira, 
se necessário. Essa liberdade de participação me 

pareceu extremamente importante. Certamente, 
contribuiu para possibilitar a adesão de certos jo-
vens para quem, na maioria das vezes, movimen-
tar-se de maneira diferente, expressando-se com 
o próprio corpo diante dos outros, são um obstá-
culo na relação consigo mesmo e com os outros.

Os jovens tinham também a possibilida-
de de propor uma atividade ou uma música. As 
oficinas eram obviamente planejadas, mas pela 
importância atribuída ao respeito às energias 
moventes de cada um, cada qual era construída 
com os agenciamentos do instante, com o que os 
jovens, naquele momento, ofereciam. Era assim 
necessário prestar particular atenção ao que me 
pareceu essencial nessa escolha de orientação: o 
respeito do ritmo de cada um, dos seus limites 
sem que estes fossem um obstáculo, um impedi-
mento. Era uma questão tanto de compor com os 
outros como com as fragilidades e vulnerabilida-
des de cada um. Nesse sentido, cada participante 
foi ator/criador de sua própria dança, registran-
do-a da forma que lhe foi possível no momento 
presente.

Para que isso fosse possível, diversas di-
nâmicas lhes foram oferecidas, como jogos com 
foco no espaço (pessoal, relacional, espaço co-
mum), improvisações baseadas em verbos de 
ação (torcer, suspender, empurrar, cair, cortar 
etc.). A forma como cada pessoa investia o mo-
vimento a partir destas instruções, com as suas 
diferentes possibilidades de tônus, amplitudes, 
direções, planos, níveis, ritmos etc., era livre, de 
modo a dar a cada qual a oportunidade de en-
contrar e desenvolver algo que lhe era pessoal. 
Foi também uma questão de tornar aquele es-
paço propício a que todos pudessem exprimir o 
seu desejo, para que fosse ouvido e daí emergir 



35
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

o processo de exploração e partilha. E, para isso, 
era preciso dar espaço a cada energia singular, 
seja ela forte ou frágil, para que as libélulas nas 
sombras eclodissem e impregnassem o campo 
com suas cores. Para mim, o grande desafio foi 
compor com este conjunto heterogêneo de ele-
mentos moventes, respeitar e cultivar essas sin-
gularidades livres e, ao mesmo tempo, criar um 
espaço comum, uma certa estrutura ao caos.

Falo, como exemplo, de Juliana e Louise.
Juliana tinha então 17 anos, os braços e os 

pulsos marcados por tentativas de suicídio. Ha-
via feito várias tentativas de fuga e ocupava um 
lugar bastante dominante no grupo. Empenhava-
-se muito ao propor suas próprias sugestões, suas 
danças ou suas músicas, mas tinha dificuldade 
em dar espaço ao outro, compor com energias 
diferentes das suas. Quando a dinâmica não era 
a que ela queria, pedia para sair da sala, acompa-
nhada de uma enfermeira.

Já Louise era bem o contrário; tímida, fa-
lava muito baixinho e muito pouco. Era magra, 
coberta por várias camadas de roupas que escon-
diam seus braços, também cheios de cicatrizes. 
Participou de quase todas as propostas, mas sem-
pre desta forma, quase invisível, escondida atrás 
de uma massa de tecidos.

Pensando em Juliana e Louise, propus ao 
grupo um trabalho em duos que já havia feito 
com outra turma de bailarinos. Tratava-se de 
um trabalho de improvisação dançada, ou seja, 
movida pelos gestos singulares e não impostos. A 
ideia central era modular a presença de cada um 
em função da presença do Outro.

Como numa pintura com planos diferen-
tes, elas deviam ora preencher o primeiro plano – 
ou seja, apresentar-se como protagonista daquela 

cena – ora ocupar um espaço que sustentava a 
presença do Outro, numa espécie de paisagem, 
um segundo ou terceiro plano. Uma atividade ex-
tremamente complexa não só para a dupla como 
para o grupo em geral e que foi enriquecedora 
para as nossas trocas e para as outras modalida-
des de atividade. Para compor junto, em duo, era 
preciso, por meio do movimento, colocar o foco 
do olhar do espectador na outra pessoa e saber 
se apagar. Para essa outra pessoa, era preciso se 
posicionar, ser protagonista. Tudo isso pela qua-
lidade do movimento de cada uma, pelo tônus, 
pela escolha do movimento, do espaço, do ritmo.

Improvisar com essa atenção e intenção 
nos coloca imediatamente em contato, em rela-
ção e, ao mesmo tempo, envolve uma escuta fina 
de nós mesmos. Não se trata de partilhar um 
espaço com o Outro numa perspectiva quan-
titativa, mas de encontrar o seu espaço a partir 
do Outro, de iluminar, pelo seu modo de mover, 
os gestos alheios. Para ambos, tratava-se de uma 
outra forma de se movimentar para estar junto, 
para compor. Outra possibilidade de se inscrever 
no espaço e se relacionar.

Também fiz várias atividades em duplas 
que só poderiam funcionar com o equilíbrio des-
sas duas energias, cada qual dando um pouco de 
si para a outra – como segurar, dançando, um 
pequeno galho sustentado pelos dedos de ambas. 
Essas propostas lhes deram, parece-me, a possi-
bilidade de se tornarem outra coisa, de provarem 
uma forma de inscrição no espaço. Havia ali uma 
certa vulnerabilidade que permitia o surgimento 
de uma dança menos controlada, uma poética do 
gesto. Ali estava, para mim, o lugar de um ges-
to criativo, que nasceu desse encontro. Juliana e 
Louise mantiveram seus traços de caráter, mas 



36
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

conseguiram compor diferentemente uma com 
a outra, compor com o espaço que era delas e 
com o espaço comum compartilhado com o gru-
po. Esta experiência foi também um motor para 
outras propostas em que o grupo pôde escutar o 
que existia e que era quase invisível: o andar de 
um, a pequena dança dos dedos da mão do ou-
tro… Eu diria que todo esse trabalho representa, 
de certa forma, uma desconstrução e uma cons-
trução de olhares. Nossas pegadas deixadas no 
chão não eram as mesmas do início do projeto.

Para fechar e abrir...
Há alguns anos, mais precisamente duran-

te o isolamento devido à pandemia de Covid-19, 
experimentei o barro, um tanto por acaso. De 
forma bastante inesperada, encontrei, com as 
mãos na terra, muitas semelhanças com o meu 
trabalho como artista da dança. No início, sem 
nenhuma técnica, nem planejamento, só conse-
guia seguir o caminho que a terra me mostrava. 
Ao manipulá-la, ela se transformava, parecia to-
mar outras formas, me mostrava outras possibili-
dades... Não conseguia segui-la, as formas quase 
sempre me escapavam. Então, com o tempo e o 
prazer de me perder nessa experiência, comecei 
a dialogar um pouco mais com a terra, a procurar 
um espaço de encontro entre nós.

Hoje, ainda sem técnica, mas com um 
pouco mais de experiência, emociono-me com 
esse lugar do encontro que surge quando abri-
mos espaço para o não saber. Muitas vezes en-
cerramos o Outro e nós mesmos numa espécie 
de forma, tirada de um molde. Um molde que 
impede nossa capacidade de produzir outros ti-

pos de subjetividade, enquanto tudo está lá, na 
própria matéria. Deixar-se transformar pelo des-
conhecido, pelo que nos escapa, é uma experiên-
cia de desconstrução, de desterritorialização.

A abordagem aqui proposta se insere tam-
bém numa constante articulação do singular com 
o coletivo. A manifestação no e através do corpo 
de desejos é única para cada sujeito. Há, portan-
to, a necessidade de cultivar a singularidade irre-
dutível. E, ao mesmo tempo, o espaço comum é 
o suporte para os encontros possíveis, a fonte de 
um ensinamento que nos vem dos outros, o chão 
que compartilhamos.

É uma estimulação revigorante do Outro 
que permite envolver cada um no universo da 
dança e criar um espaço de confiança onde é pos-
sível se desprender de suas apreensões, de suas 
angústias, de seus medos. O corpo não é mais re-
duzido ao sofrimento. Não está mais sujeito aos 
olhares preocupados dos outros. Torna-se poe-
sia, arte, vetor de alegrias compartilhadas.

É uma experiência do movente em nós 
mesmos, uma experiência que envolve nosso 
campo relacional entre os sujeitos, qualquer que 
seja sua situação, seus sintomas, suas peculiari-
dades; quaisquer que sejam, em suma, suas sin-
gularidades irredutíveis.

Dessa atenção, dessa ética do fazer, des-
cobrimos ou inventamos outro território. Gritos 
têm espaço de escuta e transformação, corpos 
têm espaço para vaguear e se ancorar. O que é 
agora já pode não ser mais. Desse lugar que ocu-
po, só é preciso aprender a acolher e aceitar, abrir 
as mãos para que essas libélulas coloquem suas 
pegadas, as do dia, e que voem.



37
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Imagem 6

Referências
GALEFFI, D.A. Filosofar e Educar: inquietações pensantes. Salvador: Quarteto, 2003. 

GREINER, C.; KATZ, H. Por uma teoria do corpomídia. In: GREINER, C. O Corpo: pistas para estudos indisciplinares. São 
Paulo: Annablume, 2005. p. 125-134. 

LAUNAY, I. Introdução. In: Glon, M.; Launay, I. (Orgs). Histoires de Gestes. Arles: Actes Sud, 2012.  

MOULIN, A.M. Le corps face à la médecine. In: Corbin, A.; Courtine, J.-J.; Vigarello, G. (Orgs.). Histoire du Corps, les 
mutations du regard. Le XX siècle. Paris: Seuil, 2006. p. 1-65.  

PELBART, P.P. Vida Capital: ensaios de biopolítica. São Paulo: Iluminuras, 2003. 

VIGARELLO, G. História da Virilidade. Petrópolis: Vozes, 2013.



38
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Influxos Artaudianos e 
grupo Os Inumeráveis 
no Museu de Imagens 
do Inconsciente 

Adriana Rolin

Os manifestos sobre a crueldade em sua obra O Teatro e seu Duplo 
(Artaud, 2006) são um adensamento num teatro de nervos e coração. Ar-
taud não gostava de conflitos cotidianos, ele ressaltava o magnetismo ar-
dente que existe nos mitos e nas forças que se agitam neles. O teatro da 
crueldade foi criado para devolver ao teatro a noção de uma vida apaixo-
nada e convulsa, e restitui todos os conflitos em nós adormecidos, é uma 
formidável convocação de forças que conduz o espírito à origem de seus 
conflitos. (Baiocchi, 2007). Na minha pesquisa de mestrado (Rolin, 2019), 
fiz uma entrevista artaudiana com a mestra e diretora do Amok Teatro e 
gostaria de ecoar um trecho em costura, com quem venho aprendendo as 
sabenças da crueldade, do rigor, do apetite e do espaço de entre dois.

ADRIANA: Eu aprendi com você em 2009 que crueldade é apetite e rigor.  
O que mais você me diria hoje sobre Crueldade em Antonin Artaud?

ANA: Antes de tudo o Teatro da Crueldade é esse teatro da cura cruel, 
é esse lugar onde é possível se reinventar, reinventar o mundo, se conectar 
com as forças cósmicas, mágicas e resgatar um elo que foi rompido. Acho 
que o que eu te disse em 2009 foi que durante muito tempo houve no Brasil e 
no mundo afora, uma leitura da obra de Antonin Artaud como algo disforme, 
sem rigor. A ideia que ele traz de um teatro do refazer das formas não significa 
um teatro sem formas. O ator balinês, como um hieróglifo animado, age a 
partir de uma manipulação rigorosa das formas e não da ausência delas. 



39
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Nesse sentido, o teatro oriental me ajudou muito 
a entender Artaud. Pra mim, o Nego Fugido é 
um bom exemplo de Teatro da Crueldade mais 
do que qualquer outra manifestação popular que 
eu conheço no Brasil. Você já viu? Eu acho muito 
impressionante, e aponta esse campo comum entre 
as técnicas do ator, o ato de brincar e o transe. 
As pessoas que assistem o Nego Fugido pensam 
que os brincantes estão em transe, eles ficam 
se estrebuchando e tem toda essa potência do 
corpo. Eles parecem estar num estado alterado da 
consciência, mas não estão, não estão em transe 
(ainda que os brincantes bebem e fumam muito). 
É um limiar e é onde a gente vê atuar as técnicas 
do jogo, porque no transe também existem 
uma série de técnicas, para que ele aconteça é 
preciso que todas as condições prévias tenham 
sido colocadas, então o transe não é uma força 
externa em que o sujeito está passivo, o transe é 
um consentimento e um agenciamento de gestos, 
cheiros, procedimentos que permite que aquilo 
aconteça, o lugar da convivência entre os vivos e os 
mortos. Há uma analogia possível com o trabalho 
do ator. Uma outra referência que me ajudou a 
entender esse lugar do entre dois foi o pai Euclides, 
foi muito marcante, eu começo a falar e já começo a 
chorar, ele foi importante para a minha visão sobre 
a arte, por tudo que eu vi se realizar na Casa de 
Fanti Ashanti. No Baião de Princesas, por exemplo, 
quando as mulheres vinham incorporadas com os 
encantados passar a noite inteira, das 8 da noite às 
4 da manhã, cantando e dançando com os vivos, 
esse é o teatro ideal, é o teatro dos meus sonhos, 
viver isso foi entender a frase de Jean Genet que 
diz que as peças deveriam ser encenadas nos 
cemitérios porque assim a morte seria mais leve 
e o teatro mais denso, mais grave.

Nessa religação, acreditava que os signos e 
os gestos seriam utilizados dentro de um novo es-
pírito, em diálogo com as imagens que apareciam 
em crueldade. As palavras seriam priorizadas 
apenas se partidas nestas aparições, numa espé-
cie de linguagem única, entre o gesto e o pensa-
mento, rompendo com o arcabouço das técnicas 
artísticas ocidentais. Uma concepção europeia 
do teatro quer que o teatro seja confundido com 
o texto, que tudo seja centrado em torno do di-
álogo considerado como ponto de partida e de 
chegada. (Artaud, 2006).

O teatro ocidental não usa a palavra como for-
ça ativa, que parte da destruição das aparências 
para chegar até o espírito, mas de forma des-
critiva. A linguagem descritiva somente deli-
mita a realidade, que fica sem prolongamentos 
e assim não tem o poder de tocar no cerne dos 
pensamentos e da alma (Baiocchi, 2007, p. 31).

É, portanto, uma nova linguagem, um 
novo espírito e um novo intelecto subjetivo. São 
forças vivas e encantadas no espaço para exor-
cizar o mal constituído pela civilização em vias 
da representação. Some junto com a representa-
ção, a projeção do corpo ideal, surge com abso-
luto poder de incorporação de todos os outros 
discursos, o corpo intenso. O corpo, ao mostrar 
nada além de si mesmo, ao abandonar a sua sig-
nificação, voltando para o gesto livre de sentido 
(Baiocchi, 2007). Nesse contexto, Artaud enxer-
gava seu teatro como uma terapêutica da alma, 
em rastros e fronteiras, na desapropriação de si e 
em contaminação dos mistérios divinatórios, em 
que a comunicação se manifesta através do agen-
ciamento desses fluxos. 



40
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Se nós fazemos um teatro, não é para represen-
tar peças mas para conseguir que tudo quanto 
há de obscuro no espírito, de enfurnado, de 
irrevelado se manifeste numa espécie de proje-
ção material, real. Fazer aparecer ante os olha-
res um certo número de quadros e imagens in-
destrutíveis, inegáveis, que falarão ao espírito 
diretamente. A encenação propriamente dita, 
a evolução dos atores, não deverão ser consi-
deradas senão como os signos visíveis de uma 
linguagem secreta. Não haverá um só gesto 
no teatro que não carregará atrás de si toda a 
fatalidade da vida e os misteriosos encontros 
dos sonhos. Tudo o que na vida tem um sen-
tido augural, divinatório, corresponde a um 
pressentimento, provém de um erro fecundo 
do espírito, tudo isso será encontrado em um 
dado momento sobre o nosso palco (Artaud, 
2006, p. 37).

Nesse estado de pressentimentos é que 
Artaud escreveu em caminhos metafóricos, in-
terligando o que está dentro com o que está fora, 
um teatro cósmico em que as palavras nascem da 
experiência na agitação e as imagens da imagi-
nação são aparições arquetípicas e simbólicas do 
inconsciente coletivo ou poderia dizer da ances-
tralidade, em corpo natureza. O que está em jogo 
é uma outra forma de intervenção da natureza, a 
partir de uma perspectiva que não vê desconti-
nuidade radical entre o mundo humano e o cos-
mos. (Quilici, 2012). Isso significa que, em vez de 
voltar a textos considerados como definitivos e 
sagrados, importa antes de tudo romper a sujei-
ção do teatro ao texto e reencontrar a noção de 
uma espécie de linguagem única (Artaud, 2006). 

Quando digo que não encenarei peças escritas, 
quero dizer que não encenarei peças baseadas 

na escrita e na palavra, que haverá nos espetá-
culos que montarei, uma parte física prepon-
derante, que não poderia ser fixada e escrita na 
linguagem habitual das palavras, e que mes-
mo a parte falada e escrita o será num sentido 
novo (p. 131).

É sobre esse novo sentido e essa nova lin-
guagem de teatro que construí um caminho pe-
dagógico nas artes da cena em minha pesquisa 
de doutoramento, em 2024, com o que chamo de 
Influxos Artaudianos, que põe em cruzo: os escri-
tos metafóricos de Antonin Artaud, as técnicas 
do Ateliê de Pesquisa do Ator (APA) em coor-
denação pedagógica de Carlos Simioni (Lume 
Teatro) e Stephane Brodt (Amok Teatro), com 
os estudos do imaginário em Carl Gustav Jung e 
com a Mitologia Yorubá, a partir das sabenças do 
terreiro Ilê Asè Ogum Alakorô com o Babalorixá 
Paulo José dos Reis.

Neste artigo, porém, quero grifar quatro 
pontos de proposições de Antonin Artaud: 1º 
ponto) Teatro Mítico, 2º ponto) Duplo de Afeti-
vidades, 3º ponto) Atleta do Coração e 4º ponto) 
Corpo Espasmódico. Nos próximos parágrafos 
transcorrerei em detalhes sobre cada item. Em 
primeira instância, para Artaud, o teatro deveria 
ser Mítico em suas entranhas, as temáticas nos 
planos morais e psicológicos lhe incomodavam, 
ele dizia que faltava imaginação e que o teatro 
deveria igualar-se à vida, mas não a vida indivi-
dual e de personalidades, ele dava importância a 
uma espécie de vida liberada com sacrifícios da 
individualidade humana em prol de reencontros 
com o passado, e que eu correlaciono às forças  
arquetípicas da ancestralidade. Criar mitos, esse 
é o verdadeiro objetivo do teatro, traduzir a 



41
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

vida sob seu aspecto universal, imenso, e extrair 
dessa vida imagens em que gostaríamos de nos 
reencontrar (Artaud, 2006). A imagem não é a 
simples cópia psíquica de objetos externos, mas 
uma representação imediata, produto da função 
imaginativa do inconsciente, que se manifesta de 
maneira súbita. (Silveira, 2001).

Este teatro mágico, ritual e mítico é des-
pertado a partir das imagens da imaginação, é 
uma pulsão necessária neste processo de cria-
ção, permitir-se atravessar por movimentos so-
nhados num corpo em contínua transformação. 
Para Jung (2000), a imaginação é a força de criar 
imagens, um percurso da realidade interior, que 
podemos correlacionar à natureza da intuição. A 
intuição decorre de um processo inconsciente, 
dado que o seu resultado é uma ideia súbita, a 
irrupção de um conteúdo inconsciente na cons-
ciência. A intuição é, portanto, um processo de 
percepção inconsciente. 

É preciso entender a si mesmo, ou por uma 
aproximação da vida ardente, a vida em estado 
puro, achar alguma coisa de essencial no ser, 
decidir separar novamente os princípios psico-
lógicos, mas separá-los metafisicamente e por 
aquilo que eles representam de transcendente. 
Assim, o inconsciente conduzirá novamente 
aos símbolos e as imagens tomados como um 
meio de reconhecimento e que ultrapassa a 
psicologia (Artaud, 1995, p. 75).

E ainda:

Queremos fazer do teatro uma realidade na 
qual se possa acreditar, e que contenha para 
o coração e os sentidos esta espécie de picada 
concreta que comporta toda sensação verda-

deira. Assim como nossos sonhos agem sobre 
nós e a realidade age sobre nossos sonhos, 
pensamos que podemos identificar as imagens 
da poesia com um sonho, que será eficaz na 
medida em que será lançado com a violência 
necessária (Artaud, 2006, p. 97).

Essa liberdade mágica dos sonhos pode 
ser alcançada através do Duplo de Afetividades 
que é uma outra proposição artaudiana. Para ser-
vir-se de sua afetividade como o lutador usa sua 
musculatura, é preciso ver o ser humano como 
um Duplo, como o Kha dos Embalsamados do 
Egito, como um espectro perpétuo em que se ir-
radiam as forças da afetividade (Artaud, 2006). 
Para Artaud, não existe dicotomia entre vida e 
morte, centro e borda, interno e externo, razão 
e instinto. A presença do sagrado em todas as 
coisas está na relação entre o mundo visível e o 
invisível, entre os vivos e os mortos, o sentido co-
munitário e o respeito religioso. (Bernat, 2013). 
Assim como para Carl Gustav Jung, o fundador 
da Psicologia Analítica, cuja principal função é 
a integração das polaridades, não existe divisão 
entre físico e psíquico, luz e sombra, realidade e 
mito, consciente e inconsciente e a experiência 
numinosa consiste em habitar essas tensões que é 
quando o sujeito toma consciência da existência 
na totalidade.

A vida surge nesse entrelaçamento dos fenô
menos. Onde há vida, há tensão, tensão é 
inevitável. A morte coincide com o momento 
da incapacidade de um corpo manter suas 
intra e intertensões. O corpo decai, a tensão 
se arranja, a vida continua. Tensão e devir são 
diretamente ligados. Tensão é uma dinâmica 
que articula a comunicação e interação 



42
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

conflituosa entre corpos e forças. Surge como 
diferença quantitativa e qualitativa de potencial 
entre corpos, forças e formas concretas ou 
abstratas. Os corpos geram tensões e, ao 
mesmo tempo, as tensões engendram o estado 
dos corpos (Baiocchi, 2007, p. 52).

Nessas tensões em duplos que rompem 
com as fronteiras é que ampliamos o olhar sobre 
o corpo, tudo é corpo, o corpo é natureza, é tam-
bém energia que dialoga no espaço e no tempo 
em espirais e este é um aprendizado da cultura 
de terreiro, o candomblé é corpo e experiência, 
a sabedoria está em viver a natureza e o coleti-
vo, já me disse o Babalorixá Paulo de Ogum num 
alafetibó, o grupo de estudos do Ilê Asè Ogum 
Alakorô. A concepção ancestral africana inclui, 
no mesmo circuito fenomenológico, as divinda-
des, a natureza cósmica, a fauna, a flora, os ele-
mentos físicos, os mortos, os vivos e os que ainda 
vão nascer, concebidos como anelos em contínuo 
processo de transformação e de devir (Martins, 
1997). Enquanto escrevo, ouço meu coorienta-
dor, o professor Maddi Damião, me dizendo que 
isso é unus mundus que é um conceito junguiano 
sobre a unidade da natureza material e imaterial. 
Chamo de cultura orgânica uma cultura baseada 
no espírito em relação com os órgãos, e o espíri-
to mergulhado em todos os órgãos e, ao mesmo 
tempo, respondendo a si mesmo (Artaud, 2006).

Esse título responderá a todos os duplos do 
teatro que encontrei ao longo de todos esses 
anos: a metafísica, a peste, a crueldade, a re-
serva de energia que constituem os mitos, que 
os homens não encarnam mais, o teatro os 
encarna. E por duplo entendo o grande agente 
mágico através do qual o teatro e as suas for-

mas não são senão que a figuração, esperando 
que ele advenha a ser a transfiguração. É sobre 
a cena que se constitui a união do pensamen-
to, do gesto, do ato (Artaud citado por Kiffer, 
2016, 69).

Nesse fluxo das afetividades, Artaud nos 
convida a refletir sobre o ator como Atleta do 
Coração. Também sobre pensar com o coração, 
Verônica Fabrini Machado de Almeida (2013) 
tem um artigo sobre o sul da cena e outro sobre 
o pensar do ensino do teatro guiado pela anima. 
Isto não implica apenas numa tomada de posi-
ção intelectual, mas é também uma tomada em 
direção a uma posição ético-afetiva e uma des-
cida ao sul da cabeça, uma descida ao coração. 
O ato de imaginar, chave no trabalho do ator e, 
portanto, chave no ensino do teatro, é fundador, 
ele instaura o real. É puro exercício do devir, é 
uma abertura e, como tal, imponderável, incerto, 
diverso, múltiplo. Atravessa a ideia do ser como 
devir, como fluxo, indeterminado, do ser enten-
dido como processo aberto, sendo possível pen-
sar numa ontologia da criação (Almeida, 2016). 
Nesse devir imaginário das afecções, encontra-se 
a energia vital. É que não se trata aqui de uma 
emoção psicológica, mas sim de uma emoção 
vital, a qual pode ser contemplada pelo sentido 
do verbo afetar – tocar, perturbar, abalar, atingir; 
sentido que, no entanto, não se usa em sua for-
ma substanciada (Rolnik, 2018). O suleamento 
da cena em corpo imaginado tem a musculatura 
como caminho pedagógico e artaudiano. 

É preciso admitir no ator uma espécie de mus-
culatura afetiva que corresponde a localiza-
ções físicas dos sentimentos. O ator é como 
um verdadeiro atleta físico, mas com a ressalva 



43
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

surpreendente de que ao organismo do atleta 
corresponde um organismo afetivo análogo. 
(...). O ator é como um atleta do coração. (...). 
Enquanto o atleta se apoia para correr, o ator se 
apoia para lançar uma imprecação espasmódi-
ca, mas cujo o curso é jogado para o interior 
(Artaud, 2006, p. 153). 

E ainda:

Tomar consciência da obsessão física, dos 
músculos tocados pela afetividade, equivale 
como no jogo das respirações, a desencadear 
essa afetividade potencial, a lhe dar uma am-
plitude surda mas profunda, e de uma violên-
cia incomum. E assim qualquer ator, mesmo 
o menos dotado, pode através desse conheci-
mento físico, aumentar a densidade interior e 
o volume de seu sentimento, e uma tradução 
ampliada segue-se a este apossamento orgâni-
co (Artaud, 2006, p. 159). 

É neste lugar que trafego grande parte de 
minha pesquisa, porque é este corpo espasmódi-
co em correntes eletromagnéticas circulando no 
corpo carne, ossos, órgãos e no corpo naturezas e 
outras dilatações é que podemos encontrar ima-
gens desconhecidas em lapsos falhos. O caminho 
pedagógico apontado por Artaud parte desses 
feixes energéticos em que o corpo não tem espa-
ço para os órgãos porque ele é inteiramente po-
tência das afecções, são distúrbios orgânicos que 
reconfiguram o novo corpo em diálogo contínuo 
entre o interno e o externo, entre o inconsciente 
pessoal e o inconsciente coletivo. 

Um corpo assim vivido, ultrapassa também 
os contornos que normalmente atribuímos a 

um corpo individual. O indivíduo que carre-
ga a imensidão inteira de si não é mais uma 
entidade destacada do ambiente, uma mônada 
fechada e indivisível. Ele descobre-se vazado, 
atravessado pelo infinito de fora, e por isso 
mesmo, pode se ver na imensidão inteira. Um 
indivíduo que não é mais indivíduo, mas um 
lugar, habitado por uma multidão. Multidão de 
impulsos, sensações, excitações, pensamentos, 
num movimento veloz e perpétuo de aparição 
e dissolução (Quilici, 2012, p. 198). 

Nessa fonte supracitada é que o grupo Os 
Inumeráveis nasceu em junho de 2019 no territó-
rio do Museu de Imagens do Inconsciente e rece-
beu esse nome em homenagem à doutora Nise da 
Silveira. Reunia-se toda terça-feira, de 9h 30min 
às 11h 30min, e contou com a presença de treze 
clientes-artistas. Foi fundado por mim, com base 
na minha pesquisa de doutoramento (IA/UERJ/
CAPES) sob orientação da Professora Luciana 
Lyra (Instituto de Artes, UERJ) e coorientação 
do Professor Maddi Damião (Departamento de 
Psicologia, UFF), onde reúno os escritos meta-
fóricos de Antonin Artaud para o teatro, a psico-
logia profunda e simbólica de Carl Gustav Jung 
e os fenômenos da natureza como caminho pe-
dagógico de criação para as artes da cena, enten-
dendo que este caminho é também terapêutico 
(Rolin, 2024). No repertório aparece SEKHMET: 
A INCENDIÁRIA com livre inspiração no mito 
egípcio Bastet e Sekhmet, partilhada na Prima-
vera dos Museus que teve sede no Instituto Mu-
nicipal de Assistência à Saúde (IMAS) Nise da 
Silveira e no evento Espiral dos Afetos, que teve 
sede no Centro de Artes da Universidade Federal 
Fluminense.



44
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Durante a pandemia da Covid-19, o gru-
po se manteve ativo através da plataforma zoom, 
fomentando criações como poesias, fotografias, 
narrativas de estórias, pinturas e vídeos perfor-
máticos, que foram armazenados no Arquivo 
Digital da Quarentena com quase quinhentas 
obras. Em julho de 2020, aconteceu a estreia, no 
Grupo de Estudos (GE) do Museu de Imagens do 
Inconsciente, da nova performance com base na 
mitologia yorubá intitulada O RITUAL DAS ÁR-
VORES E FLORES EM PÁSSAROS CANTAN-
TES1 com colaboração de Adriana Barcellos, 
Adriana Lemos e Giulia Drummond. O retorno 
ao presencial, em outubro de 2021, aconteceu 
com a ampliação das linguagens artísticas através 
dos núcleos teatro, dança e artes visuais, com a 
pesquisadora Adriana Barcellos que é bailarina, 
arteterapeuta e doutora em artes cênicas, enqua-
drando nas  práticas integrativas complementa-
res (PICs) em saúde mental e, com o pesquisador 
Mateus Krustx que é arte educador, mestran-
do em artes e integrante do grupo de pesquisa 
MOTIM (Mito, Rito e Cartografias Feministas 
nas Artes) sediado na UERJ-CNPq. O grupo Os 
Inumeráveis permaneceu com base na mitologia 
yorubá e nas proposições artaudianas, estreando 
em setembro de 2022 com a nova performance 
RAIO DE SOL EM NISE, BÚFALOS E MAR na 
reabertura do Museu de Imagens do Inconscien-
te. O trabalho terapêutico contou com a supervi-
são clínica de Gladys Schincariol, então coorde-
nadora do Museu de Imagens do Inconsciente.

1	 Disponível para visualização na página do YouTube do Museu de 
Imagens do Inconsciente:  https://youtu.be/m6-fD991u8M 

“Os Inumeráveis Estados do Ser” é um 
termo muito repetido por Nise da Silveira re-
ferindo-se a Antonin Artaud quando este dizia 
que o ser tem estados inumeráveis e cada vez mais 
perigosos. Nise foi uma psiquiatra brasileira con-
siderada rebelde, nascida em Maceió no ano de 
1905, única mulher em sua turma de medicina 
na Faculdade da Bahia e era contrária às for-
mas agressivas de tratamento em saúde mental 
de sua época. Foi presa na Ditadura Vargas por 
possuir livros marxistas e, em 1944, reintegrada 
ao serviço público, quando iniciou seu trabalho 
no Centro Psiquiátrico Pedro II, quando assumiu 
a Seção de Terapêutica Ocupacional, onde eram 
realizadas atividades como encadernação, jardi-
nagem, ateliês de pintura e escultura e outras ex-
pressividades simbólicas, incluindo o auxílio de 
animais como gatos e cachorros. Em 1952, fun-
dou o Museu de Imagens do Inconsciente no En-
genho de Dentro, que é o maior acervo de Arte 
Bruta do mundo e está em pleno funcionamento 
com exposições, ateliês de cerâmica e pintura, 
bem como grupos terapêuticos coletivos utili-
zando o teatro e a dança, além de sediar o GE  às 
terças-feiras, aberto ao grande público e gratuito. 
Em 1956, Nise fundou a Casa das Palmeiras que 
segue funcionando até os dias de hoje, com múl-
tiplas linguagens artísticas em atendimentos na 
parte da tarde.

Entre os anos de 1957 e 1962, Nise estudou 
no Instituto Carl Gustav Jung na Suíça, pois cor-
respondera-se com Jung através de cartas para 
aprofundar seus estudos, justo por esse motivo, 
ela tornou-se a pioneira da Psicologia Analítica 
em nosso país, essa psicologia profunda, simbóli-
ca e arquetípica, pode-se dizer que é a psicologia 
do entre lugar e unidade de integração, pois para 



45
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Jung não existe dicotomia entre corpo e alma, ex-
terno e interno, físico e psíquico, sendo o corpo 
um feixe de forças, um campo energético, ele é o 
inconsciente tornado consciência e está em con-
tínua transformação, é também a psicologia do 
imaginário e da transcendência.

Nesse caminho do imaginário e de ima-
gens simbólicas, tendo o afeto como catalisador 
de cuidado e disposição, tendo a arte como li-
berdade e o processo de criação como potência, 
também está a arteterapia que é uma ocupação 
terapêutica surgida pouco tempo depois no ter-
ritório brasileiro. Referindo-se a obra de Marga-
reth Naumburg, Nise da Silveira (2001) diz que 
a arteterapia dinamicamente orientada baseia-se 
no reconhecimento de que os pensamentos e os 
sentimentos fundamentais derivam do incons-
ciente e frequentemente exprimem-se melhor 
em imagens do que em palavras. 

Nesses encontros niserianos entre afeto, 
vínculo e atividade do grupo Os Inumeráveis, 
também utilizei de outras proposições artaudia-
nas, a Glossolalia como impulso psíquico secreto 
que, para Artaud, é a palavra anterior às pala-
vras, deixando emergir a língua afetiva que está 
diante do sentido do sentir, sem preocupação 
em traduzir a experiência. Bem como as Vibra-
ções de Sons Incomuns, com instrumentos mu-
sicais de sonoridades desconhecidas, acionando 
emoções reprimidas. Do ponto de vista sonoro 
a que se procurem qualidades e vibrações de 
sons absolutamente incomuns, qualidades que 
os instrumentos musicais atuais não possuem, 
e que levem a uso de instrumentos musicais an-
tigos e esquecidos ou a criar novos instrumento  
(Artaud, 1995).

O deslocamento também ocorreu com o 
espaço cênico que ele chamava de Lugar Único 
sem Divisões, onde ele entendia que o público 
também fazia parte da cena. Logo, a disposição 
deveria ser sem ruptura, numa espécie de esta-
do de communitas. Dessa maneira, partilhamos 
a performance em galpões improvisados e com 
iluminação natural e exposições com cenas iti-
nerantes. Suprimimos o palco e a sala, substituí-
dos por uma espécie de lugar único sem divisões 
nem barreiras de qualquer tipo e que se tornará 
o próprio teatro da ação. Será estabelecida uma 
comunicação direta entre o espectador e o espe-
táculo (Artaud, 2006).

Objetos e Símbolos para Artaud eram ob-
jetos cênicos que também serviam de símbolos, 
ou seja, seria necessário sintonizar o figurino ao 
personagem com base no mito, pois só assim 
poderíamos reanimar nosso entendimento e dar 
novos caminhos aos espíritos. Esses objetos fo-
ram escolhidos pelos clientes-artistas através da 
oferta de diversos figurinos e adereços cênicos 
que foram cedidos pelo Espaço Travessia e pelo 
bloco carnavalesco Loucura Suburbana (espaços 
sediados no IMAS Nise da Silveira) e, espontane-
amente, cada participante dava o significado ao 
objeto com base em seu processo de individua-
ção, seguindo o fluxo das sensações.

No que diz respeito aos objetos comuns, ou 
mesmo ao corpo humano, elevados à digni-
dade de signos, é evidente que se pode buscar 
inspiração nos caracteres hieroglíficos, não 
apenas para anotar esses signos de uma ma-
neira legível e que permita sua reprodução 
conforme a vontade, mas também para com-
por em cena símbolos precisos e legíveis dire-
tamente (Artaud, 2006, p. 107).



46
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Além desses elementos artaudianos, a na-
tureza em densidades, geopoéticas e fenômenos, 
também estiveram presentes ao longo dos encon-
tros no grupo Os Inumeráveis, entendendo a per-
formatividade ritualística nas águas, nos fogos, 
nos ares e nas terras e que estiveram presentes 
em nossa performance “O Ritual das Árvores e 
Flores em Pássaros Cantantes” com base na Mi-
tologia Yorubá e imagens arquetípicas em Exú, 
Ogum, Oxóssi, Ossãin e Omolú. E, também, na 
performance “Raio de Sol em Nise, Búfalos e 
Mar” e imagens arquetípicas em Oxumarê, Xan-
gô, Oyá, Oxum e Yemanjá que transcorrerei 
numa outra oportunidade, bem como em outras 
proposições artaudianas utilizadas, tais como: 
Metafísica Animal, Roupas Rituais, Pantomima 
Direta, entre outros. Este é o grau em que o te-
atro usa da magia da natureza, permanece mar-
cada por uma coloração de tremor da terra e de 
eclipse, onde os poetas fazem falar a tempestade, 
onde o teatro, enfim, se contenta com o lado fí-
sico acessível da alta magia (Artaud, 1995). Fina-
lizo ecoando carta que recebi de um cliente-ar-
tista em ritos finais desse projeto, em setembro 
de 2022, na reabertura do Museu de Imagens do 
Inconsciente, após a pandemia:

Estou escrevendo essa carta para você 
Adriana Rolin, que é minha professora de teatro, 
lá na nossa Instituição Nise da Silveira, que é uma 
das atividades que adoro participar e que me faz 
bem e também ser criativo. Estou sempre apren-
dendo com você professora, estou há quatro anos 
na “Nise da Silveira”, participando das atividades 
de lá, mas ultimamente é tudo online pelo zoom, 
por causa dessa pandemia que estamos enfren-
tando a cada dia também, nos tornando isolado 
e torcendo que tudo isso acabe logo, para assim 

voltarmos presenciais com nossas atividades. Es-
tou ultimamente morando no Engenho de Den-
tro, e estou muito feliz de estar perto da “Nise 
da Silveira”, na Instituição. Consigo ver da minha 
varanda os muros bem trabalhados com grandes 
desenhos de artistas para alegrar aqueles muros 
fechado e isolados também, que é localizado 
num ponto de ônibus onde as pessoas apanham 
seu transporte. E olhando aqueles muros de de-
senhos de rostos e desenhos do rosto da nossa 
querida Dra. Nise da Silveira, de cores cinzas cin-
tilantes. Essa doutora que revolucionou a saúde 
mental dessas pessoas que têm transtornos men-
tais. E fazendo então atividades lá de arte, música 
e teatro, nesses muros fechados. A minha alegria 
maior que tive foi o momento em que o muro 
foi derrubado pelo prefeito Eduardo Paes, que 
esteve presente na Instituição da Nise da Silveira. 
Eu presenciei esse momento histórico na minha 
varanda daqui de casa. Agora sim o muro não 
existirá mais, pois se tornará um parque para que 
as pessoas de fora possam conhecer melhor a ins-
tituição, ver as maravilhas que a doutora deixou 
em seu legado, nessa instituição. Assim, todos 
poderão ter acesso ao museu e todas as atividades 
que nós clientes fazemos em nossos vários espa-
ços, que lá nos oferecem também. É com muito 
orgulho que passo para você professora Adriana 
Rolin, e encerro essa carta e também para dizer 
que estou torcendo que a gente volte a ser pre-
senciais e possamos nos ver e mostrar todos os 
visitantes o nosso trabalho do teatro. Então até 
breve professora.



47
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Imagem 7
Folder de divulgação da estreia de Sekhmet: A incendiária na espiral dos afetos, Centro de Artes da Universida-
de Federal Fluminense (UFF), 29 de outubro de 2019.



48
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Imagem 8
Folder de divulgação da estreia de O Ritual das Árvores e Flores em Pássaros Cantantes, grupo de estudos, canal 
do YouTube do Museu de Imagens do Inconsciente, 20 de julho de 2021.



49
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura49

Referências
ALMEIDA, V. F. m. Sul da Cena, Sul do Saber. Campinas: UNICAMP, 2013. 

ALMEIDA, V. F.M. Para se pensar o ensino do teatro guiado pela anima. Revista Digital Art 
& Educação – Cultura- Formação – Comunicação – Produção, ano XII, n. 18, 2016, p. 1-13.

ARTAUD, A. Linguagem e Vida. São Paulo: Perspectiva, 1995.

ARTAUD, A. O Teatro e seu Duplo. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

BERNAT, I. Encontros com o Griot Sotigui Kouyaté. Rio de Janeiro: Pallas, 2013.

BAIOCCHI, M. Taanteatro: teatro coreográfico de tensões. Rio de Janeiro: Azougue, 2007.

JUNG, C.G. A Natureza da Psique. Petrópolis: Vozes, 2000.

KIFFER, A. Antonin Artaud. Rio de Janeiro: FAPERJ, 2016.

MARTINS, L.M. Afrografias da Memória. Belo Horizonte: Estudos de Literatura, 1997.

QUILICI, C. Antonin Artaud: teatro ritual. São Paulo: Annablume, 2012. 

ROLIN, A. Yriádobá da Ira à Flor: Influxos Artaudianos via Mitodologia em Arte. 222f. 
Dissertação (Mestrado em Artes). Rio de Janeiro: Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 
2019.

ROLIN, A. Teatro de Artaud e Mitologia Yorubá: Influxos Artaudianos como prática cênico-
pedagógica. 236f. Tese (Doutorado em Artes). Rio de Janeiro: Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro, 2024.

ROLNIK, S. Esferas da Insurreição: notas para uma vida não cafetinada. Rio de Janeiro: N-1, 
2018.

SILVEIRA, N. O Mundo das Imagens. São Paulo: Ática, 2001.



50
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Grupo Aberto de Teatro: 
histórias e possibilidades  
de um fazer clínico-artístico 
em São Paulo

Fernando Ramos
Isis Andreatta
Rafael Costa

É fundamental dizer: nós somos um grupo aberto! E por aberto en-
tende-se “aquele que não está fechado”, “aquele que permite ir e vir”. Porém, 
ao contrário da etimologia da palavra “aberto” que também nos adjetivaria 
como “descoberto, nu, que não tem defesa”, nós não estamos tão vulneráveis 
assim. A história que vamos compartilhar agora é sobre as possibilidades 
de sustentação de um dispositivo clínico-artístico, as necessidades éticas do 
cuidado e da criação em artes cênicas que nos deram diferentes contornos 
ao longo da nossa trajetória. Contornos que são paradoxais, pois no ato 
de instaurar uma borda-limite para o trabalho, também possibilitam a ma-
nutenção de uma postura que nos parece ser essencial no encontro com a 
Loucura: estarmos abertos.

As palavras que aqui se entrelaçam são tecidas pelas mãos da equipe 
que coordenou o Grupo Aberto de Teatro, de 2017 a 2022. Sob o olhar dessa 
função, lançamo-nos ao desafio de narrar e envolver-nos com a história que 
se desdobra no seio do grupo. Nosso interesse residiu em habitar, refletir e 
compartilhar as possibilidades de encontro entre a expressão artística e o 
universo clínico, ao mesmo tempo em que sustentamos aquilo que, hoje, se 
revela como uma frutífera abordagem: a percepção de que este trabalho é, 
por natureza, clínico-artístico. Não há o domínio de um campo sobre o outro.



51
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Uma trajetória em estado de 
porvir

Grupo de Projetos
Nossa história começa no ano de 1979, 

no bairro da Aclimação, em São Paulo, quando 
o Instituto de Desenvolvimento e Pesquisa da 
Saúde Mental e Psicossocial A Casa foi fundado. 
Entre os fundadores havia psicólogos, psicanalis-
tas, médicos psiquiatras, terapeutas ocupacionais 
e assistentes sociais. Foi um momento de colabo-
ração intensa, em que cerca de 20 profissionais 
interessados se uniram para idealizar o funciona-
mento e estabelecer o Hospital-Dia (HD). Após 
dois anos de diálogos profundos e discussões 
acerca do seu funcionamento, incluindo ques-
tões como o enquadre das reuniões de família e 
a prática constante dos atendimentos em grupo, 
o HD foi fundado por um grupo de 7 pessoas1. 
Esses profissionais compartilhavam ideias e va-
lores voltados para práticas antimanicomiais e 
formularam as bases ético-clínicas do funciona-
mento do Instituto A Casa, espaço também de 
formação para profissionais interessados em li-
dar com as situações que envolvem a terapêutica 
das psicoses.

A base desse tratamento era a convivência 
na Casa, que não se limitava a ser um espaço fí-
sico por abranger e criar uma dimensão afetiva 
no convívio. Utilizava-se de dispositivos grupais, 
envolvendo os pacientes em atividades coletivas 

1	 Beatriz Aguirre (psicóloga e psicanalista), Ana Ambrósio (terapeuta 
ocupacional), Eliana Lucato (terapeuta ocupacional), Moisés 
Rodrigues (psiquiatra e psicanalista), Nelson Carrozzo (psiquiatra e 
psicanalista), Regina Von Atzingen (assistente social) e Sonia Ferrari 
(terapeuta ocupacional).

e promovia um trabalho constante com as famí-
lias, reconhecendo a importância do seu papel 
no processo terapêutico. Além disso, a equipe 
em formação dos Acompanhantes Terapêuticos 
desempenhava um papel muito importante ao 
expandir o alcance do tratamento para além dos 
limites da instituição, estabelecendo uma presen-
ça ativa e acompanhando os pacientes em seu co-
tidiano na cidade.

Cada dia da semana era reservado para 
um tipo específico de grupo terapêutico. Den-
tro dessa organização, a tarde de quarta-feira 
foi designada para experimentações artísticas. 
Nesse espaço-tempo exploravam-se práticas que 
envolviam o corpo como forma de expressão e 
transformação. Inicialmente, as atividades con-
centravam-se nas experimentações corporais. 
Com o passar do tempo, essa abordagem expan-
diu-se para incluir exercícios teatrais, nos quais 
os participantes eram convidados a explorar a 
dimensão cênica, incorporando personagens, 
narrativas e dramatizações.

Dessa forma, a tarde de quarta-feira tor-
nou-se um espaço privilegiado para o encon-
tro entre corpo, expressão artística e processo 
terapêutico, proporcionando aos participantes 
a oportunidade de se conectarem consigo mes-
mos e com os outros de maneiras profundas e 
significativas.

Inicialmente, o grupo das quartas-feiras 
era conduzido pela terapeuta ocupacional Sonia 
Ferrari e pelo psiquiatra e psicanalista Moisés 
Rodrigues. Combinando as técnicas da Terapia 
Ocupacional e dos Grupos Operativos, entrela-
çados com a abordagem psicanalítica, eles cria-
ram um espaço lúdico onde cenas eram construí-
das com cenários, diálogos e relações dramáticas. 



52
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Realizavam exercícios teatrais, embora não se 
considerassem como um grupo teatral propria-
mente dito. Essa dinâmica perdurou por vários 
anos sob a coordenação desses dois terapeutas.

Naquela época, eles descobriram que esse 
formato de dispositivo era viável e que, tanto in-
dividualmente como coletivamente, o Grupo de 
Projetos (como era chamado o grupo das quar-
tas-feiras) contribuía para a prática clínica e para 
o desenvolvimento do projeto do HD. O grupo se 
tornou uma peça fundamental no contexto tera-
pêutico e, a partir desse ponto, novos horizontes 
se abriram, inspirando os profissionais envolvi-
dos a buscar novas abordagens e possibilidades 
de integração entre a clínica e a prática artística.

Cia Teatral Ueinzz
No final dos anos 1980, uma nova força 

entrou na coordenação do Grupo de Projetos 
nas quartas-feiras: Peter Pál Pelbart, filósofo e, 
naquele momento, estagiário procurando forma-
ção no Instituto. Nesse momento, surgiram dois 
grupos distintos nas quartas-feiras: o Grupo de 
Projetos à tarde e o Grupo da Rádio pela manhã. 
Foi durante esse período que Alexandre, um pa-
ciente que frequentava o Grupo da Rádio, propôs 
a ideia de montar um grupo de teatro. A partir 
desse momento, nasceu o Grupo de Teatro d’A 
Casa, que passou a funcionar regularmente nas 
quartas-feiras à tarde.

Com o objetivo de criar um grupo de tea-
tro e performance, Peter trouxe para sua equipe 
Renato Cohen (ator, diretor, performer e pes-
quisador) e Sérgio Penna (diretor teatral e pre-
parador de elenco). Com o apoio clínico do HD, 

essa equipe se uniu para fundar a Cia Teatral 
Ueinzz. Essa colaboração entre profissionais de 
diferentes áreas, combinando a expertise clínica 
e o conhecimento artístico foi fundamental para 
a construção e o desenvolvimento do coletivo. 
Entre os anos de 1997 e 2001, o coletivo realizou 
diversas apresentações e conquistou reconhe-
cimento como uma companhia composta por 
atores psicóticos e terapeutas-atores-diretores. 
Foi um período fértil e produtivo para a Ueinzz, 
marcado por um intenso fluxo de terapeutas que 
passaram pelo grupo. Nomes como Ana Carmen 
del Colado, Erika Inforsato, Eduardo Lettieri e 
Saulo Jardim integraram essa equipe ao longo 
desses anos.

No ano de 2001, com uma estrutura já 
consolidada, a Cia Teatral Ueinzz toma a deci-
são de trilhar um caminho independente do HD, 
abrindo assim um campo de reflexão sobre as 
tensões existentes no encontro entre o fazer clí-
nico e o artístico. Surgem questionamentos so-
bre as possibilidades de diálogo entre esses dois 
campos: é possível que um exista sem o outro no 
trabalho junto às pessoas que têm experiências 
com a loucura? Essa reflexão levanta também a 
questão de como as forças institucionais atraves-
sam a prática artístico-clínica. A instituição, por 
sua própria natureza e estrutura, exerce influên-
cias e impõe determinados padrões e hierarquias 
que podem impactar tanto o fazer clínico quanto 
o artístico. Nesse contexto, surge o desafio de en-
contrar um equilíbrio entre as demandas insti-
tucionais e a autonomia do trabalho artístico e 
clínico, buscando formas de permanência e cria-
ção que permitam a construção de autonomia. 
Essa difícil pergunta que surge no contexto do 



53
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

trabalho artístico-clínico em uma instituição de 
saúde mental demanda um pensamento clínico  
profundo e uma reflexão sobre a prática tera-
pêutica. As respostas que o Grupo Aberto de 
Teatro nos exige construir no período da nossa 
coordenação compartilhada podem ser signifi-
cativamente diferentes daquelas elaboradas pelas 
equipes que estiveram à frente da mesma insti-
tuição no passado, devido às transformações e 
aprendizados ao longo do tempo. Nesse trilhar, 
percebemos o quanto o trabalho artístico-clíni-
co é dinâmico e está em constante evolução. As 
experiências acumuladas, os desafios enfrenta-
dos e as reflexões suscitadas ao longo dos anos 
nos levam hoje a reconhecer que as respostas não 
são fixas ou definitivas, mas sim construções que 
se transformam conforme a evolução do pensa-
mento clínico e da prática realizada.

Naquela época, o HD passava por um 
processo de análise institucional, uma prática 
regular realizada pela equipe d’A Casa. Tornou-
-se evidente que a equipe do HD havia alcança-
do um nível significativo de maturidade clínica, 
que trouxe consigo a construção de identidades e 
ideias mais sólidas e diversas entre os terapeutas 
do HD. O grupo que se reunia nas quartas-feiras 
estava mais confiante em relação ao caminho que 
desejava seguir no futuro próximo. Como resul-
tado, surgiram diferenças mais pronunciadas na 
compreensão e nas idealizações em relação às 
práticas institucionais. Foi nesse contexto insti-
tucional que a Companhia de Teatro Ueinzz se 
viu diante da necessidade de se desvincular d’A 
Casa e trilhar seu próprio caminho.

Grupos Experimentais
Do final de 2001 até 2007, as tardes das 

quartas-feiras no HD passaram por diferentes 
coordenações. Diversos grupos surgiram, in-
cluindo um grupo de música que, posteriormen-
te, se transformou no Coral da Casa. A forma-
ção e continuidade desses grupos dependiam da 
disponibilidade e das possibilidades da equipe de 
coordenação. O Coral da Casa, resultado desse 
processo, alcançou êxito e realizou algumas apre-
sentações internas na instituição. A coordenação 
desse grupo foi conduzida pelo psiquiatra, psica-
nalista e músico Fernando Cembranelli.

Grupo de Teatro
No período entre 2007 e 2012, o grupo das 

quartas-feiras à tarde passou a ser coordenado 
por profissionais que desejavam resgatar a prá-
tica teatral na clínica do HD. A equipe era com-
posta por Fernando Ramos2, Jéssica da Paixão 
(terapeuta ocupacional e artista/desenhista) e o 
professor de teatro Rafael Mazzini. Este último 
foi convidado a integrar a equipe após a dupla de 
coordenação perceber a necessidade de especia-
lização na prática teatral, pois sentiram a falta de 
conhecimento técnico no assunto e buscaram al-
guém com quem pudessem aprender e compar-
tilhar a coordenação das atividades teatrais, com 

2	 Eu chego ao HD em 1999, como estagiário, já tendo realizado o curso 
de formação como A.T. d’A Casa. Em 2001, sou contratado para a 
equipe técnica. A performance e a música sempre fizeram parte da 
minha experiência pessoal. Como terapeuta, fui desenvolvendo a 
possibilidade de trabalhar em ambos os campos, sempre atravessado 
pela clínica e pensamento psicanalíticos.



54
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

a intenção de transversalizar essa prática com a 
clínica no futuro.

Durante esse período, o grupo era conhe-
cido como Grupo de Teatro e funcionava como 
uma aula de teatro convencional, com a realiza-
ção regular de exercícios teatrais e apresentações 
em ocasiões especiais dentro do HD. Durante 
três anos, o grupo teve a oportunidade de par-
ticipar do festival Brooklin Fest, onde puderam 
compartilhar sua arte com um público mais am-
plo. Um destaque importante nesse contexto era 
a presença entusiasmada e a experiência artística 
da atriz, pesquisadora em teatro e terapeuta ocu-
pacional Marina Patari Garcia. Acontecia uma 
intensa experimentação com exercícios teatrais, 
criação de dramaturgias, além do levantamento 
de questões sobre o que funcionava melhor tanto 
na prática clínica quanto na expressão artística. 
Interpretações teóricas eram tecidas por meio da 
psicanálise e esquizoanálise e a coordenação do 
Grupo sentia a necessidade de estabelecer cone-
xões e parcerias fora da instituição.

Havia um êxito na condução do Grupo, 
porém não acontecia uma transversalidade na 
coordenação como fora pretendida. Acontecia 
uma divisão interna, cada um desempenhando 
sua função atribuída pela formação acadêmica. 
A clínica e a arte se tocavam e se entrecruzavam, 
mas ainda não se transversalizavam. O conceito 
de transversalidade proposto por Félix Guattari 
(2003) trazia uma perspectiva importante para a 
reflexão da equipe de coordenação sobre a práti-
ca clínica e artística. A transversalidade promove 
a possibilidade de múltiplas identificações entre 
os profissionais que atuam em uma mesma ins-
tituição, ela desafia os processos hierárquicos e 
a solidificação de papéis e funções, que muitas 

vezes limitam a criatividade e a colaboração. A 
proposta de Guattari é que haja uma maior aber-
tura para o cruzamento e a interação entre dife-
rentes saberes e práticas, evitando que o grupo 
se torne apenas um grupo-sujeitado, submetido 
às normas e estruturas institucionais. A trans-
versalidade busca criar um ambiente de troca e 
experimentação, no qual os profissionais possam 
se reconhecer como sujeitos ativos na construção 
do trabalho clínico-artístico.

O professor de teatro estabelecia uma ex-
celente relação com os participantes e sua abor-
dagem possuía uma dimensão terapêutica. No 
entanto, ele não se colocava como terapeuta, o 
que é comum quando artistas se aproximam do 
campo da Saúde Mental. Alguns diretores, como 
Bob Wilson e Pippo Delbono, afirmaram que o 
trabalho que desenvolvem com pessoas surdas, 
autistas ou com sofrimento psíquico não é tera-
pêutico, mas sim artístico (Berselli e Isaacsson, 
2018).

O interesse da coordenação clínica em se 
envolver mais no processo criativo e performáti-
co indica um desejo de romper com essas restri-
ções e explorar novos territórios. Isso sugere um 
movimento em direção a uma abordagem mais 
transversal e integrativa, na qual a clínica e a arte 
se entrelaçam de maneira mais profunda. Havia 
a busca por uma maior integração e participa-
ção de todos os membros na criação artística e 
no desenvolvimento de uma linguagem artística 
própria.

Nesse período de experimentação corpo-
ral e dramatúrgica da equipe houve uma busca 
por referências teóricas e práticas que pudessem 
contribuir para a construção de uma nova clíni-
ca nas quartas-feiras. A abordagem da Terapia 



55
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Ocupacional (TO), especialmente aquela desen-
volvida por Sonia Ferrari e Jô Benetton, desem-
penhou um papel significativo nessa exploração. 
A equipe se aprofundou nas ideias e metodolo-
gias propostas pela TO, buscando compreender 
como elas poderiam ser aplicadas no contexto do 
grupo de teatro. A interação com Sonia Ferrari 
e as supervisões com base psicanalítica, primei-
ro com Nelson Carrozzo e depois com Beatriz 
Aguirre, forneceram um suporte teórico e clínico 
para a nova clínica das quartas-feiras. Diferentes 
metodologias de prática teatral foram testadas, 
como o psicodrama de Moreno e os exercícios 
do Teatro do Oprimido de Augusto Boal. O 
psicodrama trouxe uma dimensão clínica mais 
evidente, convocando a coordenação a adotar 
uma postura mais terapêutica no trabalho com 
o grupo. Já os exercícios do Teatro do Oprimido 
provocaram reflexões sobre a posição social, po-
lítica e ética, expandindo o escopo das discussões 
e práticas do grupo. No entanto, apesar dessas 
experimentações e referências, não havia uma 
integração sistematizada das demandas clínicas 
e das experimentações artísticas, nem a conexão 
plena entre as dimensões terapêuticas e artísticas 
do trabalho desenvolvido nas quartas-feiras. 

Grupo Tásquetás
De 2012 a 2017, houve uma reformulação 

da equipe de coordenação do Grupo com o ob-
jetivo explícito de criar condições para um tra-
balho mais transversal. A nova equipe contava 
com profissionais de diferentes formações, bus-
cando integrar perspectivas e experiências diver-
sas. A equipe era composta por dois psicólogos,  

Fernando Ramos e Renata Bianco, uma terapeu-
ta ocupacional e atriz, Marina Patari Garcia, uma 
médica psiquiatra Maíra Maciel, que também era 
atriz e tinha experiência em audiovisual, além de 
Isis Andreatta3 que passou a integrar a equipe em 
2015.

A formação multidisciplinar e as experi-
ências diversas dos membros da equipe de coor-
denação proporcionaram um terreno fértil para a 
busca de uma abordagem mais transversal, inte-
grando aspectos clínicos, artísticos e teóricos. Tal 
busca apresentou-se como um desafio complexo 
e exigiu experimentações e reflexões constantes 
por parte da equipe que, durante esse período, 
realizou diversas tentativas de estruturação e di-
reção da atividade, explorando diferentes formas 
de distribuir as responsabilidades entre os mem-
bros da coordenação. Uma abordagem adotada 
foi dividir o dia de encontro em partes específi-
cas, nas quais cada membro da coordenação fi-
cava responsável por conduzi-las. Essas divisões 
eram discutidas antes e depois do encontro com 
o intuito de estabelecer relações e conexões, es-
tratégia que permitia a cada membro da equipe 
ter autonomia na condução de pequenas cenas, 
excertos e estudos cênicos que, posteriormente, 
seriam integrados em uma estrutura dramatúr-
gica maior e coletiva. No entanto, a busca pela 

3	 Comecei a me aproximar da clínica do HD desde a minha experiên-
cia como coreógrafa, bailarina e pesquisadora em dança. Na ocasião 
do ano de 2015 estava realizando um projeto de mestrado em Artes 
da Cena pela UNICAMP/FAPESP com orientação da Profa. Dra. 
Cristina Colla e coorientação do Prof. Dr. Renato Ferracini (Lume 
Teatro). Alguns anos depois da minha participação no grupo, pri-
meiramente como observadora e, em seguida, como convidada a in-
gressar a equipe, iniciei a Formação Profissional em Eutonia, passan-
do a contribuir no trabalho do grupo tanto do ponto de vista artístico 
quanto terapêutico, mantendo como foco de interesse a perspectiva 
artístico-clínica da experiência somática e do movimento.



56
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

transversalidade também trouxe à tona questões 
internas da equipe de coordenação, bem como 
desafios para a análise institucional e supervisão 
do dispositivo em criação. Esses momentos de 
reflexão e análise permitiram que a equipe com-
preendesse e nomeasse essa abordagem como 
uma coordenação clínico-artística.

A criação da performance cênica “Tás-
queTás: memórias do estilhaço” em codireção 
marcou um importante marco na trajetória do 
grupo. Essa experiência artística proporcionou 
um espaço de expressão e criação para os parti-
cipantes, permitindo a exploração de memórias 
e vivências por meio da linguagem das artes cê-
nicas. Além disso, durante esse mesmo período, 
surgiu o desejo de atribuir um nome ao grupo 
como forma de estabelecer uma identidade cole-
tiva atrelada à prática de criação artística. Ao no-
mearem-se como Grupo TásqueTás, os membros 
reafirmaram a importância da prática de criação 
em artes cênicas como elemento central de sua 
identidade e trajetória conjunta. Esse processo de 
nomeação também contribuiu para fortalecer os 
laços entre os participantes e consolidar a pro-
posta de trabalho do grupo. Durante o processo 
de criação, foram empregados diversos procedi-
mentos, como improvisação, composição e co-
lagem de elementos textuais, visuais e sonoros. 
Cada participante contribuiu com suas próprias 
vivências e materiais, possibilitando uma abor-
dagem colaborativa e coletiva na construção da 
performance. A abordagem do teatro documen-
tal no processo criativo trouxe uma perspectiva 
enriquecedora, ao permitir a integração do tra-
balho clínico com a criação artística. Essa inter-
seção entre elementos autobiográficos e recursos 

teatrais resultou em uma jornada narrativa itine-
rante que se desenrolou em espaços específicos 
do HD, proporcionando ao público uma experi-
ência imersiva e única.

Assim, o trabalho clínico e a prática teatral 
se entrelaçavam nesse processo criativo, enrique-
cendo-se mutuamente e ampliando as possibili-
dades de expressão e reflexão por meio da arte. 
O afastamento de alguns membros da equipe de 
coordenação após a criação e apresentações da 
performance marcou um período de desafios e 
transformações para o Grupo TásqueTás. Essa 
situação foi influenciada por escolhas profissio-
nais e pessoais, bem como por um desgaste na 
manutenção de um espaço de tomada de deci-
são coletiva. O processo de criação e realização 
da performance exigiu um grande investimento 
emocional, energético e de tempo por parte da 
equipe. Além disso, a dinâmica de trabalho co-
laborativa e coletiva apresentou desafios e de-
mandou um constante esforço de negociação e 
conciliação de interesses. Essa reconfiguração 
da equipe de coordenação exigiu um reposicio-
namento por parte de Fernando e Isis que assu-
miram a responsabilidade de sustentar, reposi-
cionar e reinventar a prática do grupo. Após um 
período juntos, a prática mostrou ser fundamen-
tal para a coordenação ter mais alguém que tives-
se experiência, maturidade e interesse na prática 
teatral e não somente experiência em contextos 
institucionais de saúde mental.



57
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Grupo Aberto de Teatro
A coordenação em dupla aconteceu até 

agosto de 2017, quando Rafael Costa4 passou a 
compor a equipe de coordenação do grupo. Des-
de o primeiro instante dessa formação, já estava 
colocado um ponto comum entre nós: o interes-
se em sustentar a existência de um dispositivo 
clínico-artístico. Era compartilhada a compre-
ensão de que este fazer convoca seus agentes a 
lidar com as demandas e as exigências éticas da 
clínica das psicoses e da criação artística. Emer-
ge de forma substancializada a ideologia de não 
sobrepor um campo ao outro, mas de sustentar 
a analogia existente entre ambos, bem como os 
seus instantes de diferenciação. Através desse en-
tendimento, o Grupo Aberto de Teatro se propõe 
a explorar e ampliar as possibilidades de criação 
artística dentro de um contexto clínico, reconhe-
cendo a importância de ambos os aspectos e bus-
cando uma abordagem integrada que beneficie 
os participantes do grupo.

Para pesquisar e sustentar tal postura, nos 
transformamos em uma coordenação de prática 
e estudo. Semanalmente, buscávamos ampliar 

4	 Em 2013, após finalizar o mestrado junto ao Instituto de Psicologia 
da Universidade Federal de Uberlândia orientado pela Profa. Dra. 
Maria Lúcia Castilho Romera, no qual investiguei a analogia exis-
tente entre a Psicanálise e o fazer artístico, eu iniciei um percurso de 
formação artística que me levou para São Paulo. Em 2017, já auto-
rizado como artista, eu me sentia convocado e capaz de estruturar 
um fazer artístico-clínico que, de certa forma, já estava presente na 
minha atuação como psicólogo desde a graduação. Foi assim que eu 
desenvolvi o projeto de fazer teatral em contextos psiquiátricos “… 
o MUNDO é um PALCO” e passei a apresentá-lo aos Hospitais-Dia 
da cidade. A minha surpresa, ao chegar no Instituto A CASA, foi 
me deparar com uma instituição que já tinha na sua estrutura de 
cuidado um espaço-tempo destinado para este fazer. O projeto que 
eu tinha em mãos, eu passei a desenvolver em outros Hospitais-Dia 
da cidade, e aqui junto a este coletivo eu continuei a trilhar a história 
que estamos contando.

cada vez mais o tempo de encontro com o Grupo 
e também o nosso espaço de estudo. Nesse mo-
mento, foi possível deliberarmos e nomearmos 
duas condutas que passaram a guiar o nosso per-
curso: a Coordenação Clínico-Artística em Tripé 
e o trabalho via Criação em Projetos. Essas duas 
condutas nos permitem a exploração contínua 
das potencialidades da interseção entre a clínica 
e a arte, ao mesmo tempo em que proporcionam 
um ambiente de pesquisa e experimentação para 
a equipe e os participantes do grupo. Foi dentro 
desta abordagem que este coletivo, que ao lon-
go da sua trajetória já teve vários nomes, lidou 
com o exercício de mais uma vez se nomear. Na 
clássica ação de brainstorming para se levantar 
possíveis nomes, o que se destacou foi a realiza-
ção de uma metonímia às avessas, o nome que já 
nos designava na instituição grupo aberto de te-
atro, passou agora a ser por nós designado como 
nome, não apenas em sentido descritivo, mas 
também substantivo. Passamos a ser o Grupo 
Aberto de Teatro.

1. Coordenação Clínico-Artística 
em Tripé

A Coordenação Clínico-Artística em Tripé 
caracterizou-se por uma estrutura que busca es-
tabilidade, posicionamento e alternância. Assim 
como um tripé flexível, estávamos constante-
mente reposicionando o lugar de referência para 
o grupo. Essa abordagem envolve a alternância 
e sobreposição de olhares e funções, que podem 
ser compartilhadas entre os coordenadores, mas 
também são entendidas como três olhares simul-
tâneos, em constante movimento e coexistência, 



58
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

trabalhando em reciprocidade. Envolve uma mo-
bilidade constante, que nos colocava sempre em 
busca de novas perspectivas e modos de atuação. 
Através dessa abordagem, buscávamos equilibrar 
a dimensão clínica e a dimensão artística, reco-
nhecendo a importância de lidar com as deman-
das éticas e exigências da clínica das psicoses, 
assim como as demandas e ética da criação ar-
tística. É um convite constante à reflexão, escuta 
atenta e abertura para o inesperado. Através des-
se movimento, buscamos criar um ambiente pro-
pício para o desenvolvimento e crescimento do 
grupo, mantendo um equilíbrio entre os aspectos 
clínicos e artísticos de nossa prática.

É importante destacar que essa compreen-
são de funcionamento não foi planejada a priori, 
mas é um caminho de nomeação que demos a 
partir de um manejo que foi se configurando no 
dia a dia com o Grupo. Um processo empírico de 
construção de uma cosmologia fundamentada na 
experiência. Na prática, passamos a perceber que 
acontecia uma coreografia na coordenação, uma 
coreografia inconstante, extremamente viva e po-
rosa, cuja performatividade exige muita atenção, 
escuta, desejo e intuição. As posições: condução 
da atividade; participação da atividade dentro e 
com o grupo; suporte e ligação com a instituição 
e participantes fora da atividade, eram rodiziadas 
por nós de maneira orgânica. Nesse processo, era 
necessário estarmos atentos aos atravessamen-
tos e desafios que surgiam, encontrar maneiras 
de driblar as restrições impostas pelo relógio e 
lidar com a sensação de não-escuta, quando o 
trânsito pelas funções se dava de forma atraves-
sada. A coreografia da coordenação demandava 
uma abordagem flexível e adaptável, onde éra-
mos constantemente desafiados a ajustar nossa 

postura e atuação de acordo com as necessidades 
do momento. Essa compreensão da coordenação 
em tripé nos permitiu lidar com os imprevistos 
e as dinâmicas do grupo de forma mais fluída, 
criando um ambiente propício para a expressão e 
participação de todos os envolvidos. Foi através 
desse processo de vivência e observação atenta 
que pudemos nomear e dar significado a essa 
forma de coordenação, reconhecendo sua im-
portância e impacto em nosso trabalho conjunto.

Nomear tal manejo dentro de um vocabu-
lário corriqueiro no trabalho com grupos, isto é, 
coordenação da atividade e presença de ego au-
xiliares, nos pareceu tolher um movimento auto-
ral de nomeação e descoberta do que acontecia 
entre nós: “a escolha de uma terminologia não 
são coisas desdenháveis no plano científico; é o 
único meio de tomar consciência do seu próprio 
agir no verdadeiro sentido do termo, e só essa 
tomada de consciência permite a utilização me-
tódica e crítica de um procedimento” (Ferenczi, 
2011, p. 118).

Dessa forma, passamos a pensar as po-
sições como: 1) a condução da atividade em si 
– olhar pedagógico; 2) a participação/resposta 
desde uma perspectiva pessoal, estética e inter-
subjetiva – olhar poético; 3) a facilitação da cons-
trução de um sentido comum durante a ação/
acontecimento/crise coletiva e/ou individual, 
através principalmente da intervenção da fala – 
olhar analítico. Com essa nova coordenação em 
tripé, tornou-se possível maior transversalidade 
no seu exercício, permitindo-lhes sustentar a di-
fícil clínica das psicoses, neuroses graves e sofri-
mentos contemporâneos e a criação coletiva. 

Nossa proposta ética, que engendra clí-
nica e arte, foi a de criar e sustentar, através da 



59
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

expressão artística do corpo e da palavra, luga-
res possíveis para a existência com as psicoses, 
onde a loucura seja potencializada a multiplicar 
e consolidar novos laços sociais e protagonize a 
reinvenção de modos de vida e de relação com 
o mundo. Resistindo fortemente às políticas de 
normatização e normalização excessiva do coti-
diano mundano, abrindo caminhos para as re-
formas das relações dos seres humanos com suas 
diferenças. Para tanto, no que se refere a nossa 
abordagem artística e com os artistas-pacientes, 
temos procurado desenvolver procedimentos 
que, em primeiro lugar, deem expressão ao de-
poimento e ao discurso pessoal e original; a au-
to-referencialidade. Assumindo, também, como 
parâmetro norteador o trabalho com a materia-
lidade do corpo; com a propriocepção; com a 
concretude da situação, da ação e do fazer como 
formas potentes de imaginar, ficcionalizar, perce-
ber e criar artisticamente. 

2. Criação em Projetos
O trabalho via Criação em Projetos envol-

ve a concepção e desenvolvimento de projetos 
específicos, nos quais a coordenação busca ex-
plorar e experimentar a interseção entre a prática 
clínica e a criação artística. Esses projetos podem 
envolver a criação de performances, instalações, 
intervenções ou outras formas de expressão ar-
tística, permitindo que os participantes do gru-
po se envolvam ativamente no processo criativo 
e se beneficiem das possibilidades terapêuticas e 
artísticas oferecidas. Ele surge pela necessidade 
prática de nos posicionarmos frente aos modos 
de produção. Na prática, observamos que esse 

funcionamento de formatação conjunta de um 
assunto, uma inquietude a ser trabalhada por 
um período determinado de tempo, bem como 
a organização conjunta de um cronograma geral, 
sempre sendo composto com a realização de um 
ou mais momentos de compartilhamento públi-
co do processo desenvolvido, motivava e organi-
zava o Grupo.

Sentimos que o fato de estarmos todos, 
equipe de coordenação e artistas-pacientes, 
comprometidos com um mesmo projeto nos 
ancorava e nos possibilitava embarcar de forma 
amparada na experimentação, materialização 
e formulação de materiais poéticos/subjetivos.  
Essa estratégia que pode soar aprisionante, pois 
delimita bordas, nos potencializou o encontro e 
o criar junto. Quando concluídos, os projetos já 
convocaram seus sucessores nos colocando um 
fluxo de trabalho que nomeamos como pesqui-
sa continuada. A seguir, vamos contar um pouco 
sobre estes projetos como via de compartilha-
mento do nosso trabalho.

Projeto Asas de Borboleta
Com o intuito de ampliar nossas fronteiras 

e explorar novos espaços para a criação artística, 
em janeiro de 2018, nosso coletivo embarcou em 
uma pesquisa-ação no campo da performance 
urbana. Com o objetivo de levar nossa expressão 
artística para as ruas e espaços públicos, toma-
mos como referência de estudo, o trabalho da 
performer Eleonora Fabião (2015), em especial, 
o conceito de programa performativo. Desen-
volvemos ações artísticas no Parque da Aclima-
ção, espaço de lazer urbano localizado na região  



60
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

central da capital paulista e próximo ao HD. Uti-
lizamos como ponto de partida práticas que nos 
ampliassem a percepção tanto para a rotina es-
tabelecida no parque, como para as poéticas que 

surgem dos atravessamentos, acidentes, contra-
dições e estranhamentos que se revelam no coti-
diano e a partir dele.

Imagem 9
Intervenção Bancária, Parque da Aclimatação, 2018. Foto – Arquivo Grupo Aberto de Teatro.

Durante esse período, trabalhamos com 
o propósito de procurar relações performativas 
e práticas de imaginação coletiva que tensionas-
sem os hábitos já instaurados, bem como refletir 
sobre como tais práticas podem reverberar na 
vida individual e coletiva na cidade. 

Projeto criações do inQomum
Após a experiência de realizar performan-

ces urbanas, o grupo deparou-se com o desejo 

de trabalhar com um material dramatúrgico, 
realizando o projeto “criações do inQomum”, 
contemplado pelo PROAC Bolsa de Aprimora-
mento Técnico-Artístico em 2019, cujo campo 
de pesquisa foi a articulação de um material dra-
matúrgico, vida e a obra de Qorpo Santo, com 
a experiência do grupo de construção de cenas 
via dispositivos performativos. O projeto susten-
tava-se na realização de um Ciclo de Estudos te-
órico-práticos com artistas atuantes nas diversas 
formas de imbricação entre arte e loucura – Vitor 



61
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Pordeus, Luis Ferron e Elisa Band. Estes artistas 
foram convidados a colaborarem com um pro-
cesso de formação e aprimoramento da prática 
clínico-artística, culminando na criação do es-
petáculo performativo QOMUM, que serviu de 
disparador para o estabelecimento de diálogos 
via mesas redondas e/ou roda de conversa em 
diversos pontos da cidade de São Paulo: CAISM, 
CAPS II M’Boi Mirim e Oficina Cultural Oswald 
de Andrade.

O QOMUM foi uma ação coletiva sobre 
desestruturar o afirmado através da permanen-
te recomposição dos elementos palpáveis que o 
sustentam. Uma subversão da funcionalidade 
das coisas, das pessoas e dos imaginários. Tem 
a lei e a ordem como principal materialidade e a 
criação de novas composições de sentidos de si e 
da realidade como finalidade distópica.

Projeto Fruições do inQomum
Foi durante as apresentações do espetácu-

lo QOMUM que nos saltou aos olhos a relação 
do elenco com o público e com outros artistas 
que foram nos assistir. Principalmente, duran-
te a apresentação na Oficina Cultural Oswald 
de Andrade, o elenco mostrou-se entusiasmado 
pela organização e cotidiano daquele lugar. Inte-

ressava ao grupo um maior trânsito pelo campo 
artístico, suas criações e modos de produção. Foi 
a partir da consideração desta demanda que de-
senvolvemos, em 2020, o projeto Fruições do In-
Qomum cujo objetivo era potencializar, fomentar 
e compartilhar experiências artísticas do grupo 
com outros artistas, coletivos, espaços culturais 
e de formação. Pretendia-se, também, dar con-
tinuidade à pesquisa estética presente no espetá-
culo QOMUM. Por entender que “a fruição so-
licita realmente um esforço motivado no e pelo 
processo artístico da obra, constituindo-se ver-
dadeira troca, puro ato comunicativo, na propos-
ta de jogo que a linguagem em si oferece na arte” 
(Fernandes, 2013, p. 2985), o projeto tinha como 
objetivo se aproximar, criar trânsito e estabelecer 
trocas com espaços culturais, coletivos, grupos e 
artistas atuantes da cidade de São Paulo através 
das seguintes ações: 

FRUIÇÃO – acesso, vivência e trânsi-
to por espaços culturais e produções artísticas 
contemporâneas;

FRICÇÃO – apresentações do espetáculo 
QOMUM; 

CRIAÇÃO – continuidade de investigação 
estética tendo como mote de pesquisa as possibi-
lidades de molduras ficcionais na construção do 
eu-persona-personagem-sujeito.



62
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Imagem 10
QOMUM, Escola Livre de Teatro, Santo André, 2020. Foto – Maic William.

Projeto Fruições Aldir Blanc
Atravessados pela pandemia, nos depara-

mos com a impossibilidade de estarmos juntos 
presencialmente no HD e, de imediato, sem sa-
ber como seria ou o que faríamos, propusemo-
-nos encontros virtuais. No dia 1º de abril de 
2020, estávamos conectados com o único objeti-
vo de nos fazermos presentes uns na vida dos ou-
tros, era um pretexto-passaporte para mentirmos 
e inventarmos existências, mesmo com as difi-
culdades de conexão e da virtualidade. Por mais 
que, naquele instante, a nossa escolha tenha sido 
suspender as atividades do projeto Fruições do  

InQomum, elas inevitavelmente se colocaram 
para o grupo, visto que a investigação estética 
que nos acompanhava desde o espetáculo QO-
MUM era a possibilidade de se criar molduras 
ficcionais na construção do eu-persona-perso-
nagem-sujeito. Dessa maneira, ainda estávamos 
refletindo sobre os conceitos de representação, 
alteridade e psicose diante da questão clínica-ar-
tística: qual a possibilidade cênica existente de 
presença e amarração identitária para além de si?

Com o prolongamento da pandemia e do 
isolamento, sem perspectiva de retorno às ativi-
dades presenciais, passamos a cuidar do grupo do 
nosso modo clínico-artístico, ainda que inseridos  



63
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

num campo virtual e tecnológico que nos era 
desconhecido. Isolados em casa, vivíamos o en-
contro como zona de fôlego, riso e atrevimento 
diante de uma realidade que se apresentava cada 
vez mais concreta e perigosa. Os casos de con-
taminação foram próximos, nos atravessaram e 
nos modificaram, porém, optamos por continu-
ar. “Por continuar” entendemos manter uma pos-
tura de criação que, naquele instante e de acordo 
com nosso percurso, estava atrelado à ideia de 
fruição. Se estávamos cada um em suas casas, 
isolados, porém juntos, quem mais poderia se 
juntar a nós? Como estabelecer, mesmo que de 
forma virtual, contato com outros artistas e fazer 
trocas como era o nosso interesse?

Foi na ação de ter convidados que perce-
bemos que o teatro serve para colocar e tirar as 
nossas máscaras, pois ao receber alguém pode-
mos mostrar, esconder, confundir ou acarinhar 
as pessoas. O Zoom que nos prendia, servia-nos 
também como plataforma de encontro, nós não 
seríamos mais a presa e sim nossos convidados. 
Nascia a semente do que veio a ser a performance 
ZOOMPRESA.

A ZOOMPRESA foi uma performan-
ce criada a partir da fricção entre o imperativo 
necessário de isolamento social e o objetivo do 
grupo em realizar fruições artísticas. O grupo 
promovia alguns encontros online, recebendo 
pessoas “de fora” para um momento de troca e 
encontro, como:  Juliana Saúde Barreto e o Nú-
cleo de Criação e Pesquisa Sapos e Afogados de 
Belo Horizonte – MG; o cineasta Ricardo Alves 
Júnior; o produtor e gestor cultural Fernando Gi-
menes; além de familiares do elenco e pessoas da 
equipe do HD. Cada visita era uma oportunidade 

de fruir e performar virtualmente o nosso encon-
tro e imersão em um novo universo.

Quando foi anunciado o I Edital do Prê-
mio Aldir Blanc de Apoio a Cultura para a Ci-
dade de São Paulo, estávamos vivos e ativos no 
campo virtual, ensaiávamos semanalmente e, 
uma vez por mês, recebíamos uma nova visita. 
Para concorrer neste edital, o projeto Fruições 
do InQomum transformou-se em Fruições Aldir 
Blanc, que contou com a assistência de produção 
financeira de Pedro Stempniewski e realizou as 
seguintes ações, após termos sido contemplados: 

•	Apresentações da performance on-line 
ZOOMPRESA5, na qual recebemos como 
convidadas Estela Lapponi (performer e 
videoartista), Kil Abreu (jornalista, crítico, 
curador e pesquisador do teatro), Rodri-
go Reis (músico, compositor, performer e 
pesquisador) e Luciane Ramos-Silva (ar-
tista da dança, antropóloga, Doutora em 
Artes da Cena)6;
•	Realização da Oficina “Do real a moldu-
ra ficcional: os dispositivos de criação no 
contexto da saúde mental”, uma ação for-
mativa realizada em parceria com a Ofici-
na Cultural Oswald de Andrade que dia-
logava com os profissionais da saúde e da 
cultura interessados no contexto da saúde 
mental;

5	 A performance acontecia da seguinte maneira. Um artista ou repre-
sentante de um espaço cultural é convidado a estar como visitante 
do grupo. O grupo realiza um trabalho prévio de estudo sobre o 
artista e sua obra ou sobre o espaço. No dia do encontro, o convida-
do é recebido, via zoom, por uma vinheta coreográfica ao vivo e, na 
sequência, participa de um diálogo performativo no qual seus tra-
balhos e trajetória servem de base para se pensar a cultura, a saúde 
mental e o fazer artístico contemporâneo. Todo o encontro é assisti-
do pela plateia ao vivo no Youtube.

6	 Todas essas apresentações estão disponíveis no canal do 
Youtube do Grupo Aberto de Teatro https://www.youtube.com/ 
@grupoabertodeteatro4737 



64
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

•	Produção e lançamento do documentá-
rio DOC.ZOOMPRESA7, construído em 
parceria com Isabela Umbuzeiro (Tera-
peuta Ocupacional, Doutora em Artes e 
documentarista) e Bruno Rico (diretor de 
cinema, filmmaker e documentarista).

Projeto Molduras Antropofágicas
A experiência pandêmica de fruição e o 

contato com outros artistas despertou no Grupo 
a necessidade de pensar a sua própria identida-
de. Quem somos? Artistas-pacientes? Pacien-
tes-Artistas? Atores Loucos ou Loucos autores? 
Uma questão recorrente nos coletivos que exis-
tem nesta interface. Pelo percurso que trilhamos, 
estávamos contaminados por todos aqueles que 
estiveram conosco na performance ZOOMPRE-
SA. Algo deles passou a nos compor e foi diante 
dessa apreensão, de que uma antropofagia havia 
se dado, que construímos o projeto Molduras An-
tropofágicas. A proposta, a princípio, era investi-
gar/alimentar o conceito de antropofagia através 
da leitura de textos da Suely Rolnik (1998), Bea-
triz Azevedo (2016) e do Manifesto Antropófago 
escrito por Oswald de Andrade (1976), em 1928, 
com o intuito de produzir um novo espetáculo. 
Esteticamente, estávamos motivados a seguir na 
linha da performance relacional, pois a experi-
ência anterior, de receber uma pessoa convidada 
dentro da ação cênica, motivou-nos a avançar 

7	 DOC.ZOOMPRESA foi uma produção audiovisual que teve como 
como tema abordar e compartilhar o processo criativo da perfor-
mance ZOOMPRESA em forma de um curta documentário, que 
teve como materialidade o acesso ao arquivo vídeo de todos os en-
saios e apresentações realizadas durante cerca de um ano de traba-
lho online ininterrupto com o grupo.

nesse convite: como seria ter todo o público jun-
to com a gente?

O primeiro movimento realizou uma 
fruição pelos autores citados ao levantar textos 
dramatúrgicos. A pergunta que nos fizemos a 
partir destes materiais foi: quem somos nós? E 
percebemos que o significante “paciente” esta-
va fortemente enraizado no Grupo. Porém, não 
apenas designando aquele que recebe cuidado e, 
sim, numa derivação de sentidos. A equivocida-
de da palavra nos fez pensar em paciência como 
adjetivo, como necessidade, como qualidade que 
permite o convívio social. Foi nesse caldeirão se-
mântico que afirmamos o nosso MANIFESTO 
PACIENTE, pela via de interlocução da Psicaná-
lise, enquanto método e ética de criação e, com 
a presença do elenco no campo de criação como 
nos propusemos estar, que aconteceu o processo 
de encenação dos textos dramatúrgicos que o co-
letivo havia escrito.

Em novembro de 2022, o Grupo realiza o 
primeiro ensaio aberto deste trabalho na Oficina 
Cultural Oswald de Andrade. O MANIFESTO 
PACIENTE foi afirmado como uma intervenção 
performativa, um manifesto relacional; uma pau-
sa; um acampamento; um jogo de palavras – um 
risco no tempo, uma ocupação de espaço, talvez 
um churrasco. Gestado no encontro do Manifes-
to Antropófago, de Oswald de Andrade, com o 
GRUPO ABERTO DE TEATRO do Instituto A 
CASA, essa performance faz do substantivo um 
adjetivo em xeque: ser paciente é uma virtude ou 
uma obrigação? Abrindo, assim, espaço para re-
flexões sobre o tema.

O processo de criação deste projeto instau-
rou uma nova forma de coordenação do Grupo, 
um desdobramento inevitável do caminho que 



65
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

estávamos traçando. No início de 2022, Isis con-
duzia o grupo por uma sequência de encontros 
de Eutonia, prática que foi a base corporal pro-
vocadora desse novo trabalho. Porém, após esses 
encontros, ela precisou ausentar-se. A coordena-
ção então experimentava um novo arranjo: se a 
Coordenação Clínico-Artística em Tripé era a via 
de sustentação que nos mantinha potentes, cou-
be a Rafael e Fernando investigarem como um 
tripé se sustentaria – ou nos sustentaria – com 
dois apoios? Eles assumiram a responsabilidade 
de reorganizar as tarefas e preencher a ausência 
de Isis. A coordenação adotou estratégias para 
equilibrar as funções e manter a abordagem clí-
nico-artística consistente. A distribuição intensa 
de tarefas e a colaboração mútua foram essen-
ciais nesse processo de transição. Embora a dinâ-
mica tenha mudado, permanecia o compromisso 
em sustentar o Grupo nas bases que já tínhamos 
levantado. Adaptando-se às circunstâncias e 
explorando novas formas de colaboração, a du-
pla criou o CLINICAR-TE, uma parceria com 
o curso de “Formação na Clínica das Psicoses 
e Psicopatologias Contemporâneas”, do Insti-
tuto A CASA. O CLINICAR-TE estabeleceu-se 
como ponto de apoio da dupla e era um espaço 

de supervisão clínico-artística que proporcio-
nava discussões tanto sobre a prática no Grupo 
Aberto de Teatro, quanto na Banda Compulsão 
Sonora – outro dispositivo do HD coordenado 
por Fernando. A partir dessa nova configuração 
ficou evidente que o tripé estava desmontado e 
novas posições estavam sendo definidas na co-
ordenação do Grupo Aberto de Teatro, posições 
cada vez menos transversais que refletiam a ver-
ticalização de papéis. Reconhecemos os riscos 
associados a essa verticalização de lugares dentro 
da coordenação, mas analisamos que ela foi um 
importante recurso para manter o Grupo Aberto 
de Teatro operativo e conseguir estrear o espetá-
culo MANIFESTO PACIENTE no 28º FETESP – 
Festival Estudantil de Teatro de São Paulo (Tatuí 
– SP), como coletivo convidado.

No exercício constante de criar maneiras 
de coordenar que fomentem a essência do Grupo 
Aberto de Teatro como um espaço de criação co-
letiva e transformação, em 2024, a coordenação 
assume uma nova composição e passa a ser com-
posta por Rafael Costa e Camila Costa (psicólo-
ga, acompanhante terapêutica e performer que 
já atuava no Grupo Aberto como aprimoranda 
desde 2022).



66
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Imagem 11
Manifesto Paciente, 28º Festival Estudantil de Teatro do Estado de São Paulo, Tatuí, SP, 2023. 
Foto - Mariana Lívia.

Teatro em Grupo Aberto
O exercício desta escrita cumpriu um pa-

pel analítico importante para nós:  parar, nomear 
e refletir sobre essas histórias, permitiu-nos en-
xergar os manejos, ideias e convicções que, mui-
tas vezes, passavam despercebidos em nosso dia 
a dia. Escrever essas reflexões convoca-nos a re-
pensar e reafirmar nossas posturas enquanto co-
ordenação coletiva. Entendemos que os espaços 
de conversa e problematização são mais do que 
necessários, são fundamentais para o trabalho 

clínico-artístico. Jean Oury (2009), em seu livro 
O Coletivo, ressalta a importância da diversidade 
da equipe na clínica que exercemos. A plurali-
dade de estilos dos terapeutas é a base para uma 
maior possibilidade de ocorrência e acolhimento 
de diversas transferências.

Atualmente, a prática do Grupo Aberto de 
Teatro se define pela construção e sustentação 
do laço social por meio da experimentação e 
interlocução entre as artes performativas – teatro, 
dança e performance – e a clínica das experiências 
consideradas “loucuras”. Essa abordagem  



67
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

ético-clínico-artística-política tem como objetivo 
adentrar o campo da arte e da clínica de forma a 
facilitar a criação de “cenas” que sejam possíveis 
para a existência psicótica. Nesse sentido, busca-se  
que a loucura seja encarada enquanto campo de 
urgência para a reinvenção de modos de vida 
intersubjetivos nos tempos atuais. Aqui, a noção 
de “cena” transcende a dimensão da arte e se revela 
como um acontecimento ficcional, uma situação 
simbólica, uma imaginação encarnada, um 
encontro absurdo, um delírio compartilhado, um 
gesto ou fluxo inesperados de invenção coletiva 
e social. Tal abordagem permite a superação de 
barreiras simbólicas e políticas entre os contextos 
de tratamento psiquiátrico e o espaço público e 
cultural da cidade de São Paulo. O propósito é o 
de transpor fronteiras e criar um diálogo entre 
esses dois âmbitos, possibilitando a emergência 
de novas formas de expressão e convivência que 
desafiam as normas estabelecidas.

No final destas páginas, salta-nos aos 
olhos a ausência dos nomes daquelas pessoas que 
constituem literalmente o GRUPO ABERTO DE 
TEATRO. Como seria escrever a nossa história 

com eles? História que é tal como teia preenchi-
da de espaços vazios, fendas nas quais um espaço 
aberto de criação e reinvenção se revela. Quais 
fabulações poderíamos criar com o Grupo a par-
tir dos arquivos coletivos que são perspectivas 
transbordadas de corpo, movimento, voz e es-
peculações de mundos? Quais ficções poderiam 
brotar no teclado, no papel ou na cena? Nasce 
aqui a semente para um próximo projeto! Po-
rém, é preciso citá-los e agradecê-los. Nas fichas 
técnicas de cada obra está registrada a assinatura 
pessoal, social ou pseudônimo de cada artista. 
Já neste texto, cuja construção foi um exercício 
analítico, optamos diante da nossa constituição 
de sermos ABERTOs pluralizar seus nomes e as-
sim dar tamanho e força a todas as pessoas que 
estiveram e construíram essa história. Obrigado 
Franciscos, Eduardos, Renatas, Julianas, Vanes-
sas, Paulos, Flávios, Pérsios, Gustavos, Melissas, 
Lianes, Lúcias, Leonardos, Éricas, Amandas, Lu-
sias, Rodrigos, Lucianas, Anitas, Arthures, Ca-
milas, Jaymes, Palomas, Angélicas, Natálias… 
vocês são presenças.



68
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

68
Referências
ANDRADE, O. Manifesto Antropófago. In: Revista de Antropofagia. Reedição da Revista 
Literária publicada em São Paulo – 1ª e 2ª dentições – 1928-1929. São Paulo: CLY, 1976.  
p. 3-7.

AZEVEDO, B. Antropofagia: palimpsesto selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 2016.

BERSELLI, M.; ISAACSSON, M. Práticas cênicas acessíveis e a interação entre artistas com 
e sem deficiência: um breve olhar sobre o trabalho dos encenadores Bob Wilson e Pippo 
Delbono. Pitágoras 500, v. 8, n. 2[15], p. 45-58, jul./dez. 2018.

FABIÃO, E.; LEPECKI, A. Ações Eleonora Fabião. Rio de Janeiro: Itaú Cultural, 2015.

FERENCZI, S. Prolongamentos da “técnica ativa” em psicanálise. In: Obras Completas.  
Vol. III, 2011. p. 117-136.

FERNANDES, S. R. A obra como contexto: a experiência da fruição que o estágio curricular 
do curso de licenciatura em artes visuais pode buscar observar. In: 22º Encontro Nacional 
ANPAP, Belém – Pará, 2013.

GUATTARI, F. Psicanálise e Transversalidade: ensaios de análise institucional. São Paulo: 
Ideias&Letras, 2003.

OURY, J. O Coletivo. São Paulo: Hucitec, 2009.

ROLNIK, S. Subjetividade Antropofágica. In: Arte Contemporânea Brasileira: um e/entre 
Outro/s. São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo, 1998. p.128-136.



69
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

A Experiência da Criação 
para quem sente vacilar o 
Mundo

Renata Corrêa

Os loucos também precisam, para sustentar-se, de muita engenhosidade, 
acaso e amiúde uma boa torcida desejante. Não a torcida vinda da voz 
cavernosa de um Deus mandão, mas aquela que nós podemos oferecer a 
partir dos dispositivos, os mais diversos que conseguimos colocar à sua 
disposição para favorecer-lhes essa consistência e sobrevivência ainda 
que incertas (Pelbart, 1993, p. 31).



70
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Como quem sente pertencer à essa “tor-
cida desejante”, busco lembrar os processos de 
mediação em arte e saúde mental que já realizei. 
No decorrer de diversas vivências neste percurso, 
carreguei sempre a sensação de que estive mais 
preocupada em inventar qualquer artifício que 
mantivesse o vínculo entre os presentes nas prá-
ticas que eu oferecia, do que precisamente o tra-
balho com a arte. Hoje, ao reescrever sobre essas 
memórias, percebo que essa busca pelo artifício, 
de fazer conectar um público que vacila, seria a 
própria experiência da criação em si. Conside-
rando esta elaboração, passo a notar as articu-
lações possíveis para uma ideia de reinvenção 
a partir do encontro da experiência da loucura 
com a experiência da criação. 

Ponto de partir 
Parto da necessidade de transformar an-

gústia em trabalho. Na medida em que pude en-
xergar por outras perspectivas o universo singu-
lar que minha mãe apresentava, passei a arriscar 
o caminho de trabalhar com arte e saúde mental. 
Na iniciativa de trazer cuidados para a relação 
com esta figura-mãe-que-delira, consegui me 
deslocar de um lugar de negação de sua condi-
ção, para um campo mais aberto ao pensamento 
do que a loucura pode vir a significar. Deste im-
pulso interno, a partir-me do ponto afetivo ma-
terno, saio à deriva em busca de outras narrativas 
da loucura. Com as ferramentas que me eram 
possíveis, fiz da arte recurso para o exercício de 
escuta das diversas camadas de verdades que po-
dem se fazer existir por sujeitos outros, sobretu-
do, aqueles que são ditos loucos. 

Ponto de abertura
Recebi de um amigo um registro de escrita 

de Peter Pál Pelbart, um texto chamado Esqui-
zocenia (sem data) em que ele pensa a produção 
de modos de vida, subjetividade e criatividade a 
partir da experiência da Cia Teatral Ueinzz. Um 
grupo composto por toda sorte de pessoas: filó-
sofos, diretores, terapeutas, inclusive aqueles que, 
carinhosamente, são chamados de doidinhos. 
Um coletivo de teatro que encontra, no modo 
como se apresenta, um jeito de abarcar no campo 
da experiência da loucura. Termo cunhado pelo 
diretor Sérgio Penna para designar essa interfa-
ce teatro/loucura, não apenas aqueles que são 
atravessados por ela, mas também quem se per-
mite perceber as oscilações do viver. Cia Teatral 
Ueinzz: território cênico para quem sente vacilar 
o mundo. A leitura desse texto me abre, porque 
vislumbro que a ordem do afeto da loucura não 
está apenas para quem a experimenta em seu 
corpo, mas também para quem permite conviver 
e vacilar junto desse corpo. Neste ato de proxi-
midades de pessoas de diversos saberes e formas 
de exercerem suas existências, principalmen-
te amalgamados pela prática disruptiva da arte, 
uma espécie de comunidade se funda, sugerindo 
ou evidenciando que há e que se pode ainda criar 
diferentes modos de ser e de estar no mundo. 

Ponto de letra  
Fui acolhida pelos pesquisadores da Prá-

tica da Letra1 que investigam as aproximações 

1	 Experiências de oficinas de letras que partem do trabalho realizado 
por Lúcia Castelo Branco (1998) no Hospital-Dia.



71
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

entre a escrita psicótica e a escrita poética. Passei 
a acompanhar as oficinas que acontecem no Cer-
sam Carlos Prates. Neste dispositivo de acolher 
pessoas em crise, regularmente, encontram-se 
aqueles que estariam dispostos a se reunir em tor-
no da letra, ela própria, enquanto matéria, nesta 
categoria de coisa concreta que parece ser domí-
nio da poesia e da loucura. O fato de as oficinas 
acontecerem periodicamente não significa que 
os praticantes são sempre os mesmos, pois a crise 
se apazigua e o participante segue seu percurso 
para um depois dali. No entanto, uma identida-
de coletiva também se produz e a concretude das 
letras sobre o suporte do papel, que se acumulam 
nos trabalhos de corte e rearranjo dos proposi-
tores, denota a marca maciça – no sentido de ser 
sólida e também populosa – de uma comunidade 
que chamo de ausentes-presentes.

Da observação dessas dinâmicas, guardo 
algo que João Rocha, um dos propositores da 
prática, disse: “Pensar a oficina como um ato, de 
forma que ela se inicie e finalize no tempo que 
durar o encontro”. Estar atento à iminência da le-
tra que se arremata em ato, parece ser a própria 
condição para que a prática continue no seu rit-
mo e para que algo dela reverbere.

A presença vacilante dos praticantes con-
vida o propositor a pensar formas de estruturar 
algum aspecto do que se imprime naquele espa-
ço-tempo para (re)apresentar a matéria criada, 
não propriamente a quem a construiu-escreveu, 
mas à esta instância coletiva atemporal que os 
gestos de escrita e arremate inauguram. Tanto 
inauguram, que a prática da letra se torna um 
modo de fazer, que se recria no exercício de seu 
praticar, mas que alcança ainda outros territó-
rios, assim como o lugar em que a encontrei.

Sigo à deriva, contaminada por esta ins-
tância da letra e perguntando-me também sobre 
este lugar performativo que parece ser necessário 
que o mediador se aproprie para lidar com a efe-
meridade do ato das oficinas diante do vacilar de 
seus participantes. 

Ponto e linha
Às 11 horas da manhã de um dia deste, ca-

minho em derivações, sem saber que estava um 
pouco adiantada para a reunião que foi marcada 
para às 14 horas; conheci a Juliana Saúde, atriz e 
diretora. Dali, uma parceria infinita se estabele-
ceu. Entendi que a urgência inconsciente para es-
tar nesse encontro seria para suprir o tempo que 
passei longe deles, sem saber dessa existência: 
Núcleo de Criação e Pesquisa Sapos e Afogados, 
grupo independente fundado por Juliana e com-
posto por atores-loucos, como se nomeiam Elon, 
Ludmila, Edmundo, Viviane, Rogério, Germana, 
Lidia, Neném, Beth, Michele, Theo e por aí vai… 
Ora presentes, ora ausentes,  já que na consti-
tuição estrutural dessa comunidade, uma má-
xima se faz vigente, contrariando certos rigores 
das relações comuns: vacilar, flutuar, sair-voltar, 
rondar, aproximar, distanciar, estabilizar, deses-
tabilizar, na maioria das vezes, é possível sem que 
deixe de haver pertencimento.

Desde que me integrei ao grupo como co-
laboradora e assistente de criação, noto que o tra-
balho dos atores revela uma espontaneidade além 
do normal, ou seja, alguma competência que su-
pera a noção de espontaneidade. No campo da 
improvisação, o qual me especializei, a palavra 
espontaneidade é carregada de importância, pois 
é um aspecto a ser conquistado, trazendo frescor, 



72
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

vivacidade e surpresa à cena, barrando, o quanto 
possível, possibilidades de autojulgamento por 
parte do improvisador, antes que ele traga seu 
conteúdo a público.

Eu penso que é incrível a maneira como 
esses atores-loucos se lançam para um mergulho 
livre no instante, fazendo com que suas subjeti-
vidades venham potencialmente à tona no mo-
mento da criação – tanto nos ensaios quanto nas 
apresentações – e me pergunto se isso talvez se 
dê pelo fato de existir na loucura esse passe livre 
em direção ao real. Um filtro de camadas muito 
finas, translúcidas, revelando paisagens internas. 
Um pensar-em-ato que demarca a potência do 
estado de presença. Uma urgência de que fale, 
em-corpo-em-voz-em-alma, a vida em seu esta-
do de sentir.

No entanto, paradoxalmente, observo que 
a possibilidade do fazer artístico se constituir 
dentro de uma linha de movimento entre 
mergulho e retornos, entre idas e vindas, entre 
arte e vida, na intensidade dos atores – tanto na 
manutenção do grupo quanto na cena – só pode 
acontecer, pois, com a precisão da escuta e do 
cuidado, alguém ali costura-tece-bordeja e, dessa 
forma, marca aquilo que parecia não ser fixável; 
registra o que era efêmero; molda o disforme.

Esse exercício de “tratamento” aparece 
como uma necessidade inerente ao trabalho, 
apontando à diretora (sem esquecer o fazer dos 
colaboradores do grupo) seu lugar de invenção 
diante dos atores. Um trabalho ético e estético que 
permite com que as singularidades se articulem 
e tomem dimensão dentro da coletividade do 
grupo e da criação. Dessa forma, esses elementos 
essenciais, que cada um traz de si radicalmente, 
não são propriamente a cena, o espetáculo teatral, 

mas sim um recorte tecido em fina costura de 
muitos retalhos. Como afirma Juliana Barreto 
(2012): “o que vemos na cena, não são delírios, 
mas sim puro estado de jogo (...) jogo de dentro, 
jogo de fora” (p. 121). Mesmo assim, embora haja 
marcações, aquela vida pulsante não deixa de se 
revelar nos gestos desse jogo que é também de 
nos fazer ver o invisível, sustentando ainda os 
paradoxos que parecem ser essenciais.

Ponto de reinvenção
Certa de que toda vivência prévia nesse 

campo apontaria um método para a realização 
de oficinas nos Centros de Convivência de Saúde 
Mental… vacilei.

Não é simples seguir por ali e conseguir 
ter um grupo coeso e frequente – eu já não de-
veria supor? Os participantes desaparecem e re-
tornam tempos depois. Horas, dias, meses, anos. 
Por vezes, começo uma oficina com 10 pessoas, 
este número se reduz a 5 no meio do dia e, miste-
riosamente, ao fim, são 20 me perguntando qual 
texto devem decorar, qual personagem irão fazer 
e qual será o dia da apresentação. Uma demanda 
por um tipo de teatro convencional que não sei 
se sou capaz de atender.

O cotidiano é assim. Seja pelo uso da pura 
liberdade de ir e vir, seja porque o participante 
se encontra em uma internação, porque escolheu 
estar em outra oficina, porque precisou cuidar de 
casa, de alguém, porque a prefeitura ainda não 
enviou o vale social, porque está mal, porque está 
bem demais, porque tem que fumar lá fora e botar 
o assunto em dia, porque arrumou emprego, por 
simplesmente possuir uma natureza vacilante, 
por ser insuportável manter-se na mesma sala 



73
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

por mais de 5 minutos, por sentir muito sono, 
por estar impregnado demais, porque morreu, 
porque é o dia de sua morte, porque precisa 
catar as folhas do passeio, porque se magoou, 
porque fez as pazes, porque se magoou outra vez 
e outra, porque “as vozes não cessam”, porque 
“meu pensamento quer uma coisa e meu corpo 
faz outra”, porque estou enjoada da gravidez, 
porque tenho os pés inchados, porque hoje não 
levei boas propostas, “porque estou apaixonado 
por você”, porque o filho morreu, porque o filho 
continua morto, porque foi fazer matrícula da 
faculdade, porque o samu chegou pra levar, 
porque não tô afim, porque saiu outra rodada 
de café, porque a moça da nutrição chegou, 
porque tá calor, porque tá frio, porque isso não é 
teatro, porque é teatro e eu não sou ator, porque 
agora ele foi se dedicar aos estudos de ufologia, 
porque a dentadura caiu, porque preciso dar um 
tiro no banheiro, porque chove, porque chove 
dentro, porque sim, porque não, porque que 
foi comer hambúrguer, porque o esquema não 
espera, porque estou sendo visto, porque “a gente 
ficou brigando no ponto do ônibus”, porque 
preciso tomar um ar agora e em seguida mais 
um cigarro, porque tá na hora do vale, “porque 
ela me cansou de tanto falar”, porque não tem 
nenhuma convenção estabelecida que o prenda 
ali, porque o desejo vacila com uma constância 
ritmada, ora dentro, ora fora, dentro fora dentro 
fora, fora... Pelos mais variados motivos, todos ali 
vacilam! E seguir mesmo assim é uma condição 
irremediável. 

Como fazer teatro (convencional) neste 
contexto? Por um tempo me demorei na tentativa 
de responder a esta demanda, buscando dar cer-
ta linearidade para aquela realidade nada linear. 

Porém, me dei conta de que o exercício de pro-
duzir, cotidianamente, artifícios para conectar 
os participantes às práticas, transformou-se em 
artefato relacional para a criação. Nosso repertó-
rio coletivo acabou por apontar seu devir. Senti 
emergir nesse ponto um desejo renovado de pen-
sar naquele contexto minha própria criação en-
quanto artista. Então, comecei a recolher minhas 
perguntas: Quem pode querer algo aqui? Desejar 
experimentar formas diferentes de criação me 
fariam fugir da função a que fui convocada? Fa-
zer parte do processo criativo também enquanto 
criador é possível nesse contexto? Existiria uma 
distinção propositor-participante? Como se deli-
mita o movimento autônomo e orgânico do de-
sejo de criação quando ele está posto?

A sustentação destas perguntas levou nos-
sas práticas teatrais a um lugar investigativo, que 
combinou com o Espaço Comum Luiz Estrela. 
Foi-nos feito um convite para fazer uma inter-
venção no local em épocas recentes à ocupação 
daquele casarão. Idealizei uma ação chamada 
Em cada esquina tem... Acolhida pela equipe do 
Centro de Convivência Arthur Bispo do Rosário, 
convidamos então outros dispositivos da rede de 
saúde mental, além de artistas da cidade para re-
alizar esta ação juntos. Em uma manhã de sexta, 
as esquinas ao redor do Espaço Comum estavam 
tomadas por ações artísticas diversas que aconte-
ceram simultaneamente.

Se, antes, me pergunto desse lugar limite 
da criação entre participante e mediador, aqui, 
vejo unidos em comum artistas, participantes e 
mediadores. Se é necessário demarcar esses lu-
gares distintos entre conviva e mediador, em ter-
mos de criação, tornam-se indistintos, sem que o 
participante perca seu protagonismo.



74
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Foi sob esse efeito de acontecimento, des-
de o princípio das oficinas nos centros, passando 
pela experiência marcante no Espaço Comum 
que as nossas práticas ganharam novas atmosfe-
ras e, com isso, a possibilidade de se realizarem 
levando em consideração as contingências des-
te contexto como fator criativo. Mantivemos o 
dia de teatro e também passamos a tocar outras 
linguagens como a escrita, o vídeo, a interven-
ção urbana e a ação poética, numa busca pelas 
materialidades que pudessem continuar funcio-
nando como artefatos-dispositivos-disparadores 
da ação criadora. Ao contrário da demanda por 
um teatro convencional, era possível ver novas 
concepções tomando corpo naquele espaço-tem-
po em que convivemos: o processo, a aceitação 
do inacabado, o improviso, o improvisado, a 
precariedade-consistente, o vacilar entre corpos- 
matérias-linguagens para construir a identidade 
daquela comunidade errante – no sentido de de-
rivar e também de não desejar acertar nada.

A criação desse ambiente de escuta per-
mitiu uma maleabilidade para experimentar. 
Estes processos, nomeei como “ações de segun-
da”, tanto porque aconteciam às segundas-feiras, 
como também remetiam à ideia de algo que não 
se quer em qualquer categoria de primazia. Se 
por um lado recuso um rigor de teatralidade, a 
qualidade de nossos modos de derivar acabou 
por fundar uma prática estética, pois o processo 
de criar em si tem como elemento estruturante 
uma peculiaridade que a loucura apresenta: o 
movimento vacilante da existência em relação ao 
mundo – ou o movimento vacilante do mundo 
em relação a existência. 

Apontamentos
Quando volto a pensar nos relatos do gru-

po Ueinzz; quando na prática da letra, elaboro 
sobre esse fazer necessariamente em ato; quando 
digo desse modo de costura na criação dos Sapos 
e Afogados; quando dimensiono minha própria 
busca e recordo de outros tantos depoimentos 
que pude colher de meus pares em seus proces-
sos de mediação em arte e saúde mental, entendo 
que exista algo que nos convoca ao movimento 
interno de criar um possível fazer com a loucura, 
inventando estruturas muito singulares para as 
diversas práticas, forjando nossa própria reinven-
ção, embora haja muitas aproximações entre elas.

Eu sinto que esse deslocamento instantâ-
neo de si, ou em si, para possibilitar que algo se 
produza para formar um novo campo, dá à pa-
lavra “criação” a possibilidade de sua potência 
em movimento, em ato, chamada, então, de ação 
criadora.

Aqui, é onde constato o vacilar como um 
princípio intrínseco à ordem da experiência da 
loucura e também da criação, dando forma à 
essa ideia extraída do nome do grupo Ueinzz. 
Se a experiência, no sentido que nos traz Bondía 
(2002), não produz acordo ou consenso, se por 
este ponto não se converte em experimento, se o 
afetamento dos acontecimentos se dá de forma 
singular, fazendo impossível fixar ação criadora 
em método, ao mediador, diante da atitude mo-
vente dos participantes, subsiste a possibilidade 
da reinvenção. Não que seja necessário esvaziar-
-se da bagagem de vivências que carrega e sim 
poder levá-la a um sentido de refazimento até 
onde a matéria criada ou uma nova comunidade 



75
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

identitária possa emergir, mesmo em errâncias, 
mesmo em ausências, mesmo em ruínas.

Por estas passagens, em que parto do nó 
materno e teço até aqui, demarcando um traje-
to sem ponto de chegada, buscando enxergar na 
escrita um vestígio de experiência, observo que 
há na prática uma espécie de formação que não 
formata, que se estabelece por meio da vivência e 
de seu testemunho. Então, se algo me forma sem 
me definir, o que me torno após tanta deriva? O 
que eu não era antes que agora sou? Quem afir-
ma a existência do campo da mediação em arte 
e saúde mental senão eu? Senão nós, através de 
nossos relatos de experiências entre loucura e 
criação? Entre loucura e arte? Entre arte-loucu-
ra? Arte-entre-loucura?

A percepção do reinventar-se é algo que 
só posso afirmar em mim, no brotamento desse 
gesto em meu corpo. Mas busco aqui supor que 
os participantes, que toda a “torcida desejante” a 
que se refere Pelbart (1993) na epígrafe deste es-
crito; que todas as instituições da saúde mental, 
por condição, por ponto de causa, por escolha, 
por derivação, por imanência, estejam vulnerá-
veis aos efeitos deste acontecimento.

Pensando na perspectiva dos participantes, 
acredito que possa haver uma relação entre ação 
criadora, reinvenção e autonomia, já que o contato 

com a potência criativa reverbera na apropriação 
do modo singular de estar e produzir no mundo, 
nos diversos contextos e situações de vida. Por 
consequência, na perspectiva das instituições, 
acredito que este motor arte, vida e autonomia 
possa favorecer com que toda vivacidade que 
esse motor revela, provoque dentro dela própria 
um sentido de transformação orgânica de 
atualização de suas práticas e estruturas.

Dizer deste lugar é afirmar a saúde que 
existe na loucura, sem desconsiderar todo o sofri-
mento que ela possa produzir. Se me permitir va-
cilar de um lugar me deu a possibilidade de rein-
venção, foi porque em um momento passei a estar 
sensível aos sujeitos com suas loucuras ou mesmo 
a loucura sem seus sujeitos. E, apropriando-me 
delas enquanto prática estética, pude devolver a 
estas pessoas algo que lhes era muito próprio.

Nesse jogo de espelho e reflexo que se 
constitui em ação criadora, desejo o princípio 
da lógica antimanicomial: que transpareça a afir-
mação da vida como potência em suas múltiplas 
possibilidades de existência. Que possamos to-
mar a ideia da loucura e da criação como uma 
espécie de ferramenta de fazer vacilar, viver e 
transformar em um contexto em que a máxima 
é o controle e enrijecimento de nossas vidas, de 
nossos corpos, nossas subjetividades. 



76
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

76
Referências
BARRETO, J. S. Em Cena/Saúde Mental: jogo de dentro/jogo de fora. In: MELO, W.; CÉZAR, 
M. A.; COELHO, M. P.; LOPES, F. M.; MOREIRA, T. Que País é Este? Rio de Janeiro: Espaço 
Artaud, 2012. p. 119-124.

BONDÍA, J. L. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista Brasileira da 
Educação, n. 19, p. 20-28, jan./fev./mar./abr. 2002.

BRANCO, L. C. (Org.). Coisa de Louco. Belo Horizonte: Mazza, 1998.

PELBART, P.P. Esquizocenia. Núcleo de Estudos da Subjetividade. (sem data). Disponível 
em: https://www.pucsp.br/nucleodesubjetividade/ueinzz.htm

PELBART, P.P. A Nau do Tempo-Rei: sete ensaios sobre o tempo da loucura. São Paulo: Imago, 
1993.



77
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

O Vivido, o Imaginado  
e o Inventado 

Elisa Band

A memória, mesmo no resto de nós, é uma coisa inconstante, esmaecida, 
parcial, uma rede que não apanha todos os peixes de jeito nenhum e às 
vezes apanha borboletas que não existem (Rebecca Solnit).

Penélope (VI) 
E então se sentam
lado a lado para que ela lhe narre
a odisseia da espera
(Ana Martins Marques).

Listas e delírios
Às vezes gosto de fazer listas. Hoje foi assim: dentes querosene anê-

mona melodrama espártaco melanina. Se eu usar as listas desse modo, vai 
muito longe. Seria bom um pouco mais perto do chão, mas não comple-
tamente. Como nos coletivos: precisamos de uma certa ancoragem, achar 
formas para cabermos em um espaço tempo.

Mas, primeiro escrever, ouvir o que pede passagem. Esparramar pen-
samentos, deixar virem as imagens e só depois achar os sentidos, calcular o 
quanto de chão nós queremos. Ou, no caso da escrita, também pode ser feita 



78
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

do outro jeito: esqueleto, argumentação, síntese, 
ABNT1. Esse texto foi escrito no primeiro modo, 
e depois um pouco de síntese, bastante abnt, e o 
esqueleto pode acontecer de muitas formas pos-
síveis, se desfocarmos do humano ou somente 
do que tem lastro na realidade.  Seguiremos aqui 
com pedaços, verbetes, trechos esparsos. Alguns 
fazem linearidade; outros aparecem e desapare-
cem. Podem ser lidos na ordem em que surgem 
aqui, mas não necessariamente. 

Apresentando os três estudos de 
caso 

Pretendo trazer três momentos de experi-
ências recentes com os coletivos de que faço par-
te e que tem entre seus integrantes, pessoas com 
afasia, que tem ou tiveram experiência com a 
loucura, ou outras particularidades que as distan-
ciam dos padrões hegemônicos de normalidade. 
Os casos analisados serão retirados das seguin-
tes criações: Odisseia da espera2, um experimen-
to audiovisual feito em parte como um filme e 
em parte apresentado ao vivo, com o elenco da 
ONG Ser em Cena3, apresentado em novembro 
de 20214; o experimento cênico Telúrica, criado 
com a Cia Teatral Ueinzz e ainda parte de um 
processo de criação em andamento5; e a video

1	 Associação Brasileira de Normas Técnicas.
2	 Disponível online: https://www.youtube.com/live/iN4K3e3eB98?si= 

K8wxnoBBK4gLTjE2. 
3	 Disponível online: https://www.youtube.com/watch?v=iN4K3e 

3eB98.
4	 Disponível online: https://www.youtube.com/watch?v=kEQZi_

zbxj0&t=683s.
5	 Esse texto foi escrito em 2022, mas como permanece inédito decidi 

mantê-lo tal como foi escrito, pois relata um momento mais inicial 
do nosso processo de criação. Desde lá, já fizemos mais algumas 

performance Cápsula6, feita com a turma do cur-
so de performance do Museu de Arte Moderna 
(MAM), dentro do programa Igual Diferente7.

Olhando para essas últimas criações, per-
cebo (escolho, invento) dois elementos que se 
entrelaçam e as atravessam: o tempo e a memó-
ria. Cada um desses momentos selecionados tem 
suas especificidades e pede alguns operadores es-
pecíficos de leitura; mas ambos são experimen-
tações que misturam o vivido, o inventado e o 
imaginado, assim como pretéritos e futuros, pas-
sados e infinitivos, perfeitos e imperfeitos.

A Odisseia da espera trata de uma empre-
sa, Chronos Enterprise, que tem um plano para 
lançar no mercado seu mais novo produto, um 
implante de memórias, para que as pessoas “pos-
sam investir em um passado on-demand e pular 
a etapa da experiência, que é exaustiva, desne-
cessária e incerta8”. Cápsula parte da sonda/cáp-
sula espacial que foi enviada ao espaço em 1977 
contendo objetos e sons que oficialmente seriam 
representativos da diversidade da vida na Terra. 
E se criássemos nossa própria cápsula? Usamos 
esse mote para a criação de um vídeo em que 
dois alienígenas encontram outra sonda enviada 
da Terra, contendo uma cápsula com uma ou-
tra amostragem, não oficial. E em Telúrica, que 
é parte de nossa pesquisa em andamento, que-
ro analisar um dispositivo de criação em que foi  

apresentações na Casa do Povo e no Sesc Pompéia, e estamos às 
vésperas de fazer mais uma pequena temporada de 4 apresentações 
no mesmo Sesc Pompéia. 

6	 Disponível online: https://youtu.be/kEQZi_zbxj0?si=BW2MRmA7 
yhuuFw0b.

7	 Atualmente sou diretora de teatro da Cia Teatral Ueinzz e da ONG 
Ser em Cena, e no curso de performance do MAM sou professora 
junto com Leonardo Castilho.

8	 Trecho da peça Odisseia da espera.



79
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

sugerido em um dos encontros para que o elenco 
criasse pequenas narrativas descrevendo even-
tos que vão acontecer “aqui”  (esse aqui seria no 
espaço em que nos encontramos atualmente, a 
Casa do Povo).

Jogar sementes para um futuro, criar pas-
sados, desdobrar aquis. São tentativas de expe-
rimentar outras temporalidades, coletar presen-
tes e lançar alguns gestos, sons e silêncios para 
um extraterrestre que nos pesque em alguma 
nebulosa.

Atmosfera
Essa coleta de memórias (Odisseia da espe-

ra), futuros (Telúrica) e presentes (Cápsula) são 
dispositivos de criação e importa menos saber 
se são reais ou inventados ou a qual tempo per-
tencem. Do mesmo modo, mais do que o fiapo 
de enredo que criamos em quaisquer dos casos 
(fiapo, pois é quase nada e quase tudo ao mes-
mo tempo: é um dispositivo para que as pessoas 
possam experimentar outridades, mesmo sendo 
elas mesmas), o que ancora essas criações é cer-
ta atmosfera que pode conter dissonâncias, assi-
metrias, composições heterogêneas. É só pensar 
numa floresta e a multiplicidade existencial que 
ela comporta: é todo um mundo cheio de ca-
madas, velocidades, intensidades, temperaturas. 
Mas não é só a floresta: o congresso, um açougue, 
um grupo de dança, (um encontro de formigas?) 
também tem uma atmosfera. Ou seja, enquanto 
algumas atmosferas favorecem a vida em sua di-
versidade, outras procuram achatar ou esmagar 
qualquer tipo de diferença.

Voltando aos momentos selecionados dos 
coletivos aqui analisados, importa menos se as 
pessoas vão se ater ao tempo proposto: das me-
mórias (resgate de acontecimentos vividos, por 
narrativas ou arquivos), dos futuros inventados 
ou dos  presentes escolhidos (ações e movimentos 
criados dentro do cotidiano), ou a um determina-
do lugar – sala de ensaio onde estamos, uma cáp-
sula alienígena, a casa de cada pessoa – e importa 
mais ativar em cada pessoa um estado de inven-
ção, um fluxo de dramaturgia (que pode envolver 
som, corpo, silêncio, dança, hesitação, balbucio). 
Trata-se, com essas experimentações coletivas, de 
fazer circular outras dimensões, seja de lingua-
gem, de corpo, de ajuntamento, e esses tempos e 
espaços propostos nos exercícios, muitas vezes, 
servem justamente para poder inventar jeitos me-
nos submetidos ao excesso de coordenadas.

Matar tempo, ganhar tempo, 
perder tempo

Em seu livro A Nau do Tempo Rei, Peter 
Pál Pelbart (1993) nos convida a pensar como 
seria se existissem lugares, grupos, ateliês, nos 
quais se pudesse experimentar diferentes tipos 
de temporalidades:

A questão seria saber como as propostas alter-
nativas em saúde mental  pensam preservar a 
possibilidade de uma temporalidade diferen-
ciada, onde a lentidão não seja impotência, 
onde a diferença de ritmos não seja disritmia, 
onde os movimentos não ganhem sentido ape-
nas pelo seu desfecho (p. 41).



80
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

E continua: “É preciso dar à loucura (sem 
substancializá-la) espaços de temporalidade 
diferenciada, lugares onde um outro regime de 
temporalidade permita outras coisas. Deveriam 
existir ateliês de tempo, para loucos e não loucos, 
pouco importa, onde isso fosse possível” (p.45).

A partir desse trecho, pretendo pensar 
como esses momentos escolhidos poderiam nos 
apresentar diferentes temporalidades grupais, e 
como esses ateliês de tempo não aconteceram so-
mente nas dinâmicas e fluxos dos coletivos, mas 
também nas temáticas dos experimentos criados. 
Em outras palavras, escrevo de experiências que 
se dão sobre e com outros jeitos de viver o tempo. 
E colada à essa ideia do tempo, está a memória. A 
memória como invenção, edição, processamento 
do vivido, não como reminiscência ou nostalgia, 
mas como construção de um tempo presente pe-
las invenções de passados e de futuros9. 

Odisseia
“Março de 2020, vírus. Não sabemos até 

quando. Epidemia mundial. Mais do que pensar 
na peça o objetivo é focar em cuidar das pessoas. 
Mas nossa área é o teatro. Pensar tarefas, ativida-
des pras pessoas fazerem. Estarmos juntos do jei-
to que é possível. Ficar vivo”. Fiz essas anotações 
em março de 2020 no caderno da Ser em Cena.  

9	 Podemos pensar com Bergson que uma pessoa quando lembra, 
atualiza um passado virtual, que não está disposto como um hard 
disk, mas a partir do presente ela atualiza o passado deste ou daquele 
jeito, sendo, portanto, a memória, nesse ponto de vista, muito mais 
uma criação do que um resgate de algo imutável. A partir desse pen-
samento, imagino que alguém que inventa um futuro, quando ela 
lembra desse futuro que ela inventou, isso seria como que uma me-
mória de futuro. (Agradeço ao Peter Pál Pelbart pelos aprendizados 
em relação a diferentes temporalidades, no curso que fiz “O tempo 
que Somos”, em 2020).

A partir do dia 13 de março passamos a nos en-
contrar semanalmente pelo Zoom. Ainda não 
sabíamos a gravidade ou a duração da situação 
e, aos poucos, quando essas dimensões foram se 
concretizando o objetivo dos encontros passou a 
ser estarmos juntos nessa travessia sem data de 
término, um jeito de passar o tempo (juntos e 
também entre um encontro e outro). Assim, co-
mecei com pequenos pedidos semanais: prestar 
atenção nas coisas que você não tinha reparado, 
mexer o corpo, respirar, histórias da casa, memó-
rias reais e inventadas, escolher objetos e contar 
histórias desses objetos, filmar uma janela, filmar 
um dentro e um fora, uma dança com uma parte 
do corpo, bichos de estimação, travelling, parte 
do corpo parada, fotos de familiares ou momen-
tos para serem compartilhados, línguas inventa-
das, deslocamentos pelo espaço em diferentes ve-
locidades, listas de palavras (faladas ou escritas) 
a partir de algum mote, danças e experimenta-
ções corporais em diferentes cômodos, leitura de 
um trecho de livros, filmagem de trechos da rua, 
áudios com listas variadas, muitas listas.

Esses eram os pedidos: garrafas jogadas 
no mar da semana para quem quisesse fazer algo 
além do que experimentávamos nos encontros. 
Em um primeiro momento, somente um jeito de 
estarmos juntos e isso já era muito: ficar vivo, ser 
parte de um grupo. No início, passamos muitos 
encontros tentando ajudar as pessoas a entrar na 
sala virtual e conseguir ligar e desligar câmera 
e microfone. Aos poucos, fomos além da bidi-
mensionalidade dos pixels e do achatamento do 
virtual e experimentamos as possibilidades desse 
ambiente: enquadramentos e desenquadramen-
tos, distâncias e proximidades da câmera, velo-
cidades, detalhe e amplitude, sobreposição de 



81
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

sons, separação de som e de imagem, diferentes 
espaços domésticos, assim como roupas, objetos 
e bichos (às vezes também filhos ou amigos). As-
sim passamos o ano de 2020, tentando achar jei-
tos de ficarmos juntos dentro dos desastres pan-
dêmicos e políticos que tornavam a nossa vida 
tão precária. Ao final do ano um mínimo de es-
tabilidade surgiu e imaginamos possibilidades de 
criação cênica com o elenco da Ser em Cena, algo 
elaborado remotamente com as pessoas dentro 
das suas casas e apresentado por uma platafor-
ma de streaming. Isso foi no início de 2021: eu 
tinha então mais de dois mil e quinhentos arqui-

vos em formatos variados (vídeos, fotos, áudios, 
registros de arquivos, mensagens de whatsapp). 
Comecei a separar e catalogar por subgrupos e 
imaginar uma obra que incorporasse essa mul-
tiplicidade de arquivos e, ao mesmo tempo, não 
fosse mais um diário da pandemia, para poder de 
algum modo reinventar esse material por meio 
de molduras ficcionais. Muitas vezes, esse mate-
rial nem sofre modificações para “caber” em ou-
tro contexto, mas o próprio fato de ganhar um 
nome, uma moldura, faz esse material ganhar 
outra dimensão poética e ressignificar o aconte-
cimento, embaralhando real e inventado.

Imagem 15



82
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Então, de posse desse arquivo semi-infini-
to, como poderíamos usar essas memórias edita-
das? (e não são todas as memórias editadas?) A 
partir dessa ideia de memória como ilha de edi-
ção, começou a tomar forma alguma narrativa 
que lidasse com as memórias e suas transforma-
ções. Em um primeiro momento, pensamos em 
fazer a nossa versão do livro “Viagem ao redor de 
meu quarto”, de Xavier de Maistre que, no século 
XVIII, ao ser condenado a ficar em reclusão em 
sua casa, decidiu fazer uma novela descrevendo, 
ao modo de um guia turístico, o ambiente do-
méstico. Mas, ainda assim, tudo estaria muito 
colado na vida das pessoas. Não que isso fosse 
um problema, porém havia uma intuição de que 
poderia ser bom algum tipo de descolamento 
dos dramas e da carga pessoal que esses registros 
tinham. Era preciso rever essas imagens em ou-
tro contexto. Assim10, surgiu a ideia de uma em-
presa sinistra que vende memórias implantadas. 
No início, essa ideia envolvia alienígenas e, aos 
poucos, foi tomando a forma do que estava acon-
tecendo no mundo e no Brasil com a pandemia, 
o desgoverno e o descaso com a Saúde já eram 
tão surreais e distantes do que conhecemos como 
humanidade, que não precisaríamos implantar 
um elemento alienígena, já tínhamos o nosso 
grau de esquisitice suficiente.

Então, há essa empresa que vende memó-
rias implantadas, e o que fazer com isso? Nessa 
época, uma das atrizes me enviava quase diaria-
mente vídeos de vários tipos: alguns registros de 

10	 É engraçado falar “assim”, ou “em algum momento”. É curioso como 
as intuições vão se sedimentando e “de repente” vem uma ideia, mas 
não sabemos de onde ou quando ela veio. 

suas atividades, como ir ao pedicure, ao super-
mercado, ou preparando a comida; outra parte 
eram travellings com a câmera pela casa ao som 
de Radiohead, onde ora apareciam partes do cor-
po dela se movimentando, ora ela é quem dan-
çava inventando imagens que rodavam e coloca-
vam tudo em movimento. Em vários deles, havia 
ela passeando com Capitu, sua cachorra, e con-
versando com ela ou falando para a câmera em 
língua inventada11. Abri uma pasta só da Aida, 
que tinha por volta de 500 vídeos, de dia e de noi-
te, em diferentes lugares.

Esse material deu a ideia de que ela pudes-
se ser uma espécie de espiã que planeja um curto 
circuito geral no sistema da Chronos Entreprise. 
Assim, tínhamos como usar esse monte de ar-
quivos, pois os seus passeios, elucubrações e tra-
vellings seriam como que a trama da sua sabota-
gem. Decidido isso, passei a agir em duas frentes: 
por um lado ia criando e ensaiando com o elenco 
as cenas que dariam suporte a história, algumas 
aconteceram ao vivo (a reunião da diretoria da 
empresa para planejar o lançamento do produto) 
e outras seriam pré-gravadas. Na verdade, esse 
“ao vivo” serviu para experimentarmos o teatro 
feito pelo zoom, para ter um evento em que as 
pessoas e seus familiares estivessem todos assis-
tindo e compartilhando aquele momento, bem 
como para que pudéssemos chamar o que fize-
mos de teatro, pois o compromisso com o patro-
cinador dependia disso.

11	 Esse é um procedimento que gosto muito de experimentar com os 
coletivos com que trabalho, pois liberta a linguagem do seu sentido 
semântico e da sua submissão às normas da gramática ou do signifi-
cado. Também no caso de pessoas com afasia, tem se mostrado um 
dispositivo potente de criação.



83
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Sinopse:

Em um futuro quase distante, acompanhamos o 
surgimento da Chronos Enterprise, uma empre-
sa multinacional que vende passados. Em meio 
a treinamentos quânticos, incidentes no setor de 
tecnologia, pretéritos imperfeitos e memórias des-
botadas, a empresa lança no mercado o seu produ-
to: Próspera, o implante de memórias. O que você 
faria se pudesse comprar a memória do primeiro 
beijo, de uma viagem de balão ou do cheiro de 
café? Os momentos inesquecíveis agora têm preço. 

Esse fio narrativo da compra e venda per-
mitiu que se usasse o material arquivado e que 
criássemos novos. Na afasia, algumas palavras, 
expressões e frases mais utilizadas são as que em 
muitos casos permanecem. São os trilhos mais 
sulcados da língua de cada pessoa e também os 
clichês da linguagem. (Por exemplo, R., que após 
o acidente, durante um ano só falava o nome da 
filha; ou P. que só falava a palavra não; ou, en-
tão, L. que inventa palavras e frases que inevita-
velmente são entremeadas em algum momentos 
pelas expressões puta que pariu! e bom demais). 
Utilizamos desses repertórios para brincar com 
a ideia de pacotes. Assim, tínhamos cenas anun-
ciando pacotes mistos de memórias e esque-
cimentos mais acessíveis, (afinal nem a nossa 
ficção escapou do contexto neoliberal), que in-
cluíam, por exemplo: “eu te amo”, ou “não é com 
você, é comigo”, “aprovado com louvor”, “trinta 
e três”, “yes!”, “sério?”, “seu documento está ven-
cido”, etc. Além desse bloco de cenas das ofertas 
mais acessíveis, havia cenas que tratavam de pro-
dutos mais sofisticados, como narrativas de me-
mórias que vinham acompanhadas de fotos feitas 

pelo time de especialistas; situações de negocia-
ção; leilão de memórias de primeira infância (de 
acordo com a psicóloga “parceira”, as memórias 
da primeira infância deveriam ter um valor “di-
ferenciado”, pois ela era o nosso Big Bang). Havia 
também o setor de reclamação, por exemplo, al-
guém que comprou uma tarde perfeita, mas veio 
com chuva; ou uma pessoa que foi enfermeiro 
na segunda guerra mundial e trapezista e quer 
saber o que mais tem de novidade; tudo devida-
mente equipado com a gravação do telemarketing 
que ecoa “que a sua ligação é muito importante 
para nós, aguarde um minuto, quanto dura um 
instante?”.

Essas cenas descritas aqui foram feitas a 
partir da mistura de partes de arquivos para que 
se criasse o contexto da compra e da falsificação 
das memórias. Além dessas, tínhamos as danças, 
os aquecimentos e os movimentos, das partes do 
corpo (que também iam se acumulando, pois 
os encontros eram todos gravados), que foram 
editados em uma espécie de dança coletiva final. 
Depois do curto circuito provocado pelo grupo 
amnésia, alguém pergunta se então as pessoas 
perderam tudo, e uma das integrantes do grupo 
responde que não, cita alguns objetos e coisas 
que ela enxerga, como o céu, a bolsa em cima da 
mesa, depois lista algumas partes do seu corpo e 
responde que tem o corpo. Essa dança final não 
chega a uma conclusão, mas faz a constatação de 
algo que, dentre tantos desastres possíveis (de 
saúde, políticos, climáticos, pessoais, como mui-
tas pessoas que tem afasia conhecem tão bem), é 
o que permanece quando tudo mais parece sem 
saída. 



84
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Cápsula 
A videoperformance feita com a turma do 

MAM também acaba numa dança no final. O cor-
po e suas partes, suas velocidades, lentidões, des-
locamentos, texturas, consistências. Durante o ano 
de 2020, os cursos nesse coletivo foram suspensos 
e, em 2021, quando voltamos virtualmente, o iní-
cio foi especialmente difícil, pois a heterogeneida-
de da turma era bastante marcada e novamente o 
corpo pôde oferecer um pouco de lastro comum, 
assim como as línguas inventadas. Assim como 
na Ser em Cena, utilizamos os nossos exercícios, 
improvisos e danças na criação do “enredo”.  Mas 
aqui, o que foi coletado surgiu majoritariamente 
dos encontros. E, nesse caso, eu experimentamos 
desde o começo, a partir de uma ideia: 

Em 1977 uma cápsula foi lançada ao espaço com 
imagens e sons que representassem a vida da Ter-
ra. A carga pretendia nos apresentar para eventu-
ais inteligências extraterrestres. Incluía saudações 
em 55 idiomas, sons de baleias jubarte e uma co-
letânea de música. E se nós criássemos as nossas 
próprias cápsulas, o que poderia caber ali dentro?12

Então, depois de definido o enredo pude-
mos inventar o que faríamos nos encontros. No-
vamente o enredo era feito de listas, pequenos 
quadros com “muito mais artimanhas do que 
conflitos” (Le Guin 2021, p. 23). As improvisações  
que criávamos, a partir dos estímulos mais di-
ferentes, não seguiam um caminho de se contar 
uma história linear de algum herói e seus feitos ou 

12	 Sinopse da videoperformance Cápsula.

lutas, mas eram coletadas e encadeadas de modo 
a caber em “uma folha uma cabaça uma concha 
uma rede uma mochila uma sacola uma cesta 
uma garrafa um pote uma caixa um frasco. Um 
contentor. Um recipiente” (Le Guin, 2021, p. 19).

A turma do MAM tem mais o aspecto de 
um curso continuado, de encontros, do que de 
um grupo (mesmo que grande parte da turma 
esteja no curso desde 2011).  Nesse coletivo não 
há a expectativa de produção de espetáculos, o 
que não quer dizer que eles não aconteçam, mas 
esse caráter de investigação continuada dá cer-
to descompromisso para o percurso. Gostaria de 
trazer aqui um exemplo que se relaciona com o 
vídeo mencionado da Cápsula e nos traz um caso 
concreto sobre as condições necessárias para que 
certas existências, temporalidades, ritmos e sin-
gularidades possam emergir. Em nossos encon-
tros durante a pandemia, houve um momento 
que aconteceu algo surpeendente e emocionan-
te. São palavras vagas e imprecisas, afinal, o que 
pode ser considerado emocionante? Trago esse 
estudo de caso também para tentar “dar palavras 
às coisas que nos deixam sem palavras” (Didi-
-Huberman, 2016, p. 52).

Temos uma aluna, Alê, que é cadeirante, 
eu não sei como se chama na terminologia mé-
dica a singularidade dela, também não sei qual 
o seu ascendente, CPF, a cor que mais gosta, se 
tem medo de algum bicho ou se já viu chuva de 
meteoros. O que percebo é que ela é muito in-
teressada, curiosa e gosta de inventar jeitos para  
experimentar as situações que eu e o Léo13  

13	 Leonardo Castilho trabalha como ator, performer, educador, ativista,  
MC e produtor cultural; e é professor do curso de performance junto 
comigo. 



85
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

propomos, de um modo que o seu corpo todo 
participe, sem se ater aos limites que o senso co-
mum imagina que uma pessoa em uma cadeira 
de rodas tenha. Por exemplo, em um determina-
do exercício, ela pode ir soltando seu corpo até 
escorregar no chão, mesmo que isso aparente ser 
perigoso, ou tentar se comunicar do jeito que dá, 
que às vezes pede um gesto ou um som que não 
existem na sua tábua de comunicação e, então, 
ela desenha com os dedos de uma mão as pala-
vras nas costas da outra até conseguirmos enten-
der o que ela quer dizer.

Temos experimentado esse semestre pos-
sibilidades de relação entre corpo, som e voz. 
Victor14 que faz assistência na nossa aula, tam-
bém é musico, e no MAM tem alguns instru-
mentos musicais como um baixo e uma guitarra, 
além de caixas potentíssimas que usamos nas au-
las, pois Léo é surdo e sente a música pela vibra-
ção. Victor tem trazido também um controlador 
midi, que é uma caixinha mágica que produz 
todo tipo de som incluindo baterias, teclados 
dos anos 80, sons que lembram filmes de ficção 
científica e texturas das mais variadas. Temos 
experimentado várias possibilidades com esses 
instrumentos. É muito valioso criativamente ter-
mos à nossa disposição o baixo, bateria, guitarra 
e pedais. Os pedais são importantes na criação 
de atmosferas. O poder dos pedais acontece pela 
criação de um loop, que repete, mas dentro dessa 
repetição cria algo novo, e também cria uma so-
breposição desse novo em cima da camada ante-
rior. Uma nova textura sonora feita de repetições 
e sobreposições.

14	 Victor Dantas é educador e artista multimídia e, além de fazer assis-
tência no curso de performance, é professor do curso de escultura.

Com a turma, temos experimentado a 
relação entre som, corpo e voz (além destes ins-
trumentos temos também um microfone). Além 
de conduzir e participar dos exercícios de corpo, 
eu e Léo também tocamos os instrumentos. Há 
uma certa horizontalidade no modo como faze-
mos as dinâmicas desses encontros, participando 
das cenas e improvisações com os participantes 
da turma, compondo-com, ou tateando junto, 
como uma investigação conjunta, mas a partir 
de dispositivos propostos por mim e pelo Léo e 
do nosso lugar ali como professores. Instaura-
mos três módulos, ou núcleos, na sala. O único 
ponto fixo é o Victor, que sempre fica em algum 
dos instrumentos (e também dá suporte para 
as pessoas poderem utilizá-los). Antes da cria-
ção dos três módulos, já testamos todo mundo 
ao mesmo tempo, grupos pequenos, jam session 
livre e, o que tem se estabelecido ultimamente, 
são esses três núcleos: dos instrumentos, da voz 
e do corpo. Há autistas, cadeirantes, gente com 
diferentes sensibilidades, percepções e lógicas de 
corpo, e nós três estamos atentos em como poder 
posicionar, compor com o corpo junto com cada 
pessoa para ela experimentar o som de algum 
instrumento, e o som da sua voz amplificado. 
Geralmente, fazemos uma disposição palco-pla-
teia, as pessoas escolhem um dos três módulos e 
fazem uma improvisação. Pedimos que sejam no 
máximo duas pessoas no módulo do corpo, uma 
pessoa no núcleo dos instrumentos, que impro-
visa junto com o Victor, e outra na voz.



86
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a Imagem 16

Depois de alguns encontros de experi-
mentação livre que gerou uma camada de som 
ininterrupta, outro desejo era que houvesse 
pausas na improvisação, seja no corpo, na voz 
ou no instrumento: cada pessoa deveria expe-
rimentar pelo menos duas pausas durante sua 
improvisação. Tanto a indicação do número de 
pessoas quanto das pausas eram constantemente 
“desobedecidos”, porém entre o que é pedido e 
o que é feito acontece outra coisa interessante, 
que pode ser feita de pausas longuíssimas, de 
massas sonoras constantes ou, então, de várias 
pessoas que entram e saem do improviso das 
outras. Mas, ao mesmo tempo, há mais silên-
cios e experimentações mais nuançadas do que 
se tivéssemos continuado a explorar livremente. 

A margem para diferentes tipos de entendimen-
to convive com o enunciado, com uma direção 
proposta, assim como um olhar atento para que 
as presenças mais espalhafatosas não eclipsem 
as mais frágeis que precisam de um certo cui-
dado para existir enquanto criadores de gestos, 
de cenas, de sons ou de silêncios. Como R. que 
pega o baixo e fica muitos minutos segurando 
o instrumento olhando para algum lugar outro 
e, de repente, toca repetidamente algumas notas 
para depois voltar para sua longa pausa. Seria 
um erro abortar esse som que nasce lento, aos 
poucos, se achássemos que não estivesse acon-
tecendo nada e pedíssemos para ele “produzir” 
algo, ou achar que terminou e que ele poderia 
voltar para o seu lugar.



87
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

Durante o nosso período online, um dia 
fizemos um exercício em que uma pessoa experi-
mentava produzir sons, pensando mais em volu-
mes, pausas e texturas do que em melodia ou sen-
tido, e as outras pessoas tentavam traduzir com o 
corpo aqueles sons. Nesse dia, Alê experimentou 
a potência da sua voz e se animou muito com 
isso, gritava, sussurrava, pausava e experimenta-
va com prazer essas possibilidades. Ficamos com 
aquela experiência guardada. Quando voltamos 
a nos encontrar presencialmente e começamos 
essas experiências com os instrumentos e voz e 
corpo, adivinha quem quis ficar no núcleo da voz 
quase todo encontro? Em seu livro “Existências 
mínimas”, o filósofo David Lapoujade (2017) in-
vestiga um assunto abordado por outro filósofo, 
Etienne Souriau, a respeito de como certas exis-
tências singulares podem ganhar mais realidade, 
consistência e legitimidade. Para ele,

Tudo se resume a isso: tornar-se real. E tornar- 
se real é tornar-se legítimo, é ver sua existên-
cia corroborada, consolidada, sustentada no 
próprio ser. Sabemos que a melhor maneira de 
solapar uma existência é fazer de conta que ela 
não tem nenhuma realidade. Nem mesmo se 
dar ao trabalho de negar, apensa ignorar. Nes-
se sentido, fazer existir é sempre fazer existir 
contra uma ignorância ou um desprezo. Temos 
sempre que defender o sutil contra o grosseiro, 
os planos de fundo contra o ruído do primeiro 
plano, o raro contra o banal (p. 91).

Essa citação que se refere às diferentes es-
pessuras de existência, por exemplo, a chegada da 
primavera como existência da qual se duvidava, 
ou a um triângulo isósceles, ou ao pôr do sol, nos 
faz pensar na relação de visibilidade e invisibili-

dade de quem pode estar em cena, ou de quem 
pode existir como uma pessoa em suas diferentes  
potências, dimensões e direitos, sejam sociais, 
criativos, afetivos. E uma existência pode ser 
múltipla. Não se deixar prender em uma expli-
cação ou categoria é um gesto poético e político: 
“você tem o direito de existir, é claro, mas não 
dessa maneira, nem dessa outra maneira, nem 
de nenhuma maneira... a questão é tanto política 
quanto estética” (Lapoujade, 2017, p. 103). Ainda 
com Lapoujade, falando de Souriau: “Antes de se 
colocar a questão do ato criador que permite ins-
taurá-las [as existências virtuais], é preciso se per-
guntar o que é que permite percebê-las” (p. 41).

A experiência sonora da Alê acabou en-
trando de modo sutil no vídeo da cápsula. Trou-
xe-a aqui para ser olhada de perto para pensar-
mos nesses ateliês do tempo, ou nessas diferentes 
temporalidades que são necessárias. A amplitude 
dessa voz precisou de tempo, espaço e proteção 
para existir. 

Telúrica
Convivendo com certos coletivos, acon-

tece da nossa ideia de tempo se dobrar sobre si 
mesma e descobrimos outras ficções diferen-
tes daquelas do relógio ou do calendário. Estou 
falando da Cia Teatral Ueinzz. Em nossa busca 
por uma atmosfera há esse tatear junto com as 
diferentes existências em suas temporalidades: 
“Existimos pelas coisas que nos sustentam, assim 
como sustentamos as coisas que existem através 
de nós, numa edificação ou numa instauração 
mútua. Só existimos fazendo existir. Ou melhor, 
só nos tornamos reais se tornarmos mais real 
aquilo que existe” (Lapoujade, 2017, p. 99).



88
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Em outras palavras, para criar condições 
de surgimento de algo, seja atmosfera, cena ou 
improvisação, é preciso estar como que na bei-
ra de si mesma, pronta para não estar pronta. 
Há certa blindagem social, interpessoal, uma 
camada de verniz que deixa a vida um pouco 
mais protegida e compartimentada, mas tam-
bém morna e que, num grupo como o Ueinzz, 
e sua convivência com a loucura, se desmancha. 
E precisamos achar ferramentas para lidar com 
esse desmanche: ferramentas grupais, estéticas, 
afetivas. É um tipo de coletivo que suscita outros 
jeitos de criar e de existir, próximo a intensidades 
que estão por aí, mas que acabamos esquecendo 
ou abafando dentro de padrões, ditos ou não di-
tos, de linguagem ou de corpo, de língua, de sin-
taxe, de criação. Para mim, é difícil sustentar esse 
não saber sobre o que vamos fazer. Mesmo que 
eu saiba, eu preciso em alguns momentos aban-
donar esse saber. Em outros, eu preciso saber e 
conduzir. Diferentemente dos outros coletivos, 
aqui em alguns momentos há um esgarçamento 
do tempo que pode ser produtivo justamente por 
não querer ser produtivo. E, esse encontro, que 
produz e é feito de tantas indeterminações, tam-
bém só é possível graças a uma certa atmosfera 
que é um pouco dada e um pouco construída, e 
acontece por delicadeza, mesmo que seja intem-
pestiva. Ela acontece entre: tenta se equilibrar 
(ou se desequilibrar) entre o desmanche da for-
ma e a ordenação excessiva.

Existem os ritmos de cada pessoa que são 
muito diferentes. Podemos ter uma pessoa que 
vem de longe e fica o tempo todo em uma janela 
fumando um cigarro. Por meses. Talvez próxi-
mo de uma apresentação ela se junte, peça que 
eu escreva uma cena e um texto em um papel, 

pergunte meu nome e abrimos juntos uma fen-
da no tempo, onde parece que está tudo igual, 
mas não está. Esse mesmo ator pode entrar nas 
cenas da peça da maneira mais precisa possível, 
participando das cenas previstas e inventando 
aparições inesperadas. Pode ter outra pessoa que 
anda entre nós, dança (eu que chamo de dançar, 
novamente tentando fazer caber o que não cabe, 
tentativa de fazer pertencer a uma linguagem, ou 
a uma codificação, algo que transborde dessas 
categorias). E ainda assim, as pessoas vêm, se en-
contram, produzimos juntos jeitos de conviver, 
cenas, silêncios, revoadas. Ao mesmo tempo, não 
é que o coletivo seja simplesmente uma soma ou 
uma conciliação dessas diferenças. Esse tatear 
junto aqui se torna mais radical e exige (insinua, 
convoca, pede?) invenção, a cada momento, de 
jeitos de existir e de criar juntos:

Mas há também, no convívio com os loucos, a 
multiplicidade temporal que desafia a homo-
geneidade do relógio, e esse desafio nunca é 
pacífico, pois nunca é pacífica a insubordina-
ção ao tempo societal. Para nós é difícil não 
só respeitar essa heterogeneidade temporal, 
como também fomentá-la (o que seria desejá-
vel), através da criação de diferentes tempora-
lidades grupais. Não é simples fazer isso tudo 
e ainda estar atento para as diferenças de tem-
po individuais, criando certos ritmos, em que 
uma modalidade temporal possa conectar-se 
com outra, compor-se, combinar-se, contra-
por-se, ressoar, destoar.  (Pelbart, 1993 p. 46).

No caso da Ueinzz, essa é uma das chaves 
para mim, como encenadora: estar atenta aos 
diferentes modos de lidar com o tempo na con-
dução dos improvisos, exercícios e cenas e nos 



89
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

momentos de saber abandonar e não fazer. Achar 
a alteração e a convivência desses momentos. 
Tentar entender (sentir-com) as temporalidades 
de cada pessoa, como elas se compõem, se estra-
nham, se somam, correm paralelas. Reconhecer 
essas múltiplas temporalidades e propor disposi-
tivos dentro dessa multiplicidade, sejam disposi-
tivos de tempo, de criação, de estar junto, é uma 
das dimensões da nossa investigação prática. 
Não basta reconhecer essas diferentes tempora-
lidades, muitas vezes é preciso agir. Se deixarmos 
cada pessoa com seu tempo próprio e sua singu-
laridade, alguns podem esmagar o tempo-espa-
ço de outros, que são mais tímidos ou têm mais 
dificuldade de se colocar. Propor alguma coisa 
esperando que todos façam também é cair na ar-
madilha de uma homogeneização:

Talvez essa seja uma das coisas mais fascinan-
tes e mais difíceis de fazer no trabalho com psi-
cóticos; o multiplicar as formas de conexão, de 
linguagens, de abordagens, de entendimento. 
Pluridimensionar o campo. Recusar a homo-
geneização sutil, mas despótica em que incor-
remos às vezes, sem querer, nos dispositivos 
que montamos quando os subordinamos a um 
modelo único, ou a uma dimensão predomi-
nante (Pelbart, 1993, p. 23).

Na Cia. Ueinzz temos novamente o fiapo 
de ficção: a indicação de se fazer uma narrativa 
com algo que vai acontecer aqui – no nosso es-
paço de ensaio – e não somente criar sem algum 
tipo de parâmetro estético, mas descobrir esses 
parâmetros no nosso processo. É como se pre-
cisássemos não saber juntos em determinados 
momentos e, em outros, eu posso propor algum 

dispositivo que possa se transformar ou transfor-
mar o modo como eu propus.

Em um dos nossos primeiros encontros, 
propus um exercício em que cada pessoa narras-
se para as demais algo que iria acontecer “aqui” 
(nosso espaço de ensaio). As pessoas criaram 
uma série de narrativas heterogêneas entre si, 
algumas seguiam a proposta, outras inventavam 
variações. Selecionei um trecho de cada uma, 
não a partir de uma parte “principal” ou resumi-
da, mas pensando em uma sequência não linear 
e contrastante, talvez mais próxima de uma ideia 
de variedade e variação. Valéria, uma das atrizes, 
narrou o seu resumo particular do filme Titanic. 
Esse relato se deslocou para outro bloco de cenas, 
pela sua densidade própria de atuar, sempre se 
desmanchando e se recompondo ao mesmo tem-
po, sobretudo pela sua temporalidade, que pode  
ter durações palavras e pausas muito variadas de-
pendendo do dia, essa cena ganhou vida própria. 
Ao se abrir a outra temporalidade, ou “abrir o 
pensamento ao desatino ao invés de enclausurar 
a loucura com certo conceito de razão” (Pelbart, 
2009 p. 19), ao invés de tentar encurtar a fala dela 
para “caber” na sequência de futuros, ela foi para 
outro momento, abrindo uma brecha no tempo 
da cena e da peça.

Então, na cena dos futuros, como a cha-
mamos, narrativas curtas se sucedem e se sobre-
põem. E, nessas narrativas convivem conteúdos, 
jeitos de falar e duração das falas muito díspares 
entre si, mas que instauram uma coerência pró-
pria. É como se fosse um dial de rádio, no qual 
alguém percorre as estações e fica um pouco em 
cada uma. A indicação para o elenco é de que 
cada fala teria começado antes e quando acabasse 



90
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

a sua fala, é como se ela fosse continuar, de modo 
que o público vagueia entre uma mulher velha 
com fios brilhantes e passarinhos e borboletas 
que saem dos seus ossos depois que a sua pele se 
dissolve, um palhaço que entra no circo ao som 

da orquestra, espectros que se comunicam após 
um desastre nuclear, uma roseira que vai nascer, 
Deus que se finge de morto e leva eletrochoques 
de um anjo, o sono de uma baleia, e alguém per-
gunta: “mas o que é telúrica?”.

Imagem 17



91
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

O que une essas memórias de futuro e 
tempos tão diferentes é algo muito caro ao grupo, 
uma poética que não esconde sua vulnerabilida-
de, que está exposta e, ao mesmo tempo, prote-
gida pela linguagem instaurada. É uma proteção 
tênue que pode “transmutar o desmoronamento 
em acontecimento, às vezes até passível de ser 
denominado de estético” (Pelbart, 2019, p. 273) 
e ela acontece por um fio: “Tudo pode desabar 
de uma hora para outra. Que algo inesperada-
mente desabroche também não deixa de ser uma 
possibilidade – o fim e o começo das coisas e das 
vidas atravessam cada partícula do tempo e do 
espaço”15 (Martins, 2022). Essa possibilidade de 
convivência com o desabamento ou o desman-
che que, muitas vezes, são escamoteadas, aqui fi-
cam em evidência, suscitando outros códigos de 
presença e de fruição para quem participa, seja 
como integrante do grupo, ou como público, seja 
na cena ou na vida. 

Mundos que pedem passagem
Os dispositivos de criação a partir dos 

tempos diferentes, assim como os enredos, são 
em certa medida pretextos. Por outro lado, não 
são, na medida em que colocam algo em movi-
mento, e esse algo é ordem de um virtual que ha-
bitamos, ou que nos habita, e que fica à espreita. 
E essas outras existências de que somos feitos e 
da qual também fazemos mundo, não acontecem 

15	 Leitura que a psicanalista Alessandra Afortunatti Martins fez do 
experimento aberto ao público em novembro de 2022, um com-
partilhamento do nosso processo criativo. O texto na integra está 
disponível online aqui: https://medium.com/n-1-edi%C3%A7%-
C3%B5es/sobre-prim%C3%B3rdios-e-fins-do-mundo-91a9bd-
5948fa.

somente de modo cartesiano, pelas regras e ló-
gicas às quais fomos ensinados/domesticados a 
seguir. Também se dão a partir de impulsos, de-
sejos, medos, sensações, intuições, imagens. São 
“gérmens de outros mundos em estado virtual” 
(Rolnik, 2018, p. 54) e que, tendo um pouco de 
condições, passam a existir, tomar forma, e assim 
não precisamos ficar submetidos somente aos 
sentidos prontos, tem outros que podem dar di-
ferentes consistências, texturas e densidades para 
a nossa vida. Mais do que se ater de modo obe-
diente aos tempos sugeridos (presente, passado 
ou futuro), ou tentar ser fiel a algum enredo, es-
tamos ativando a nossa “capacidade de inventar 
mundos, de equilibrarmos, na fronteira entre o 
que é e o que poderia ser, o que ainda não acon-
teceu e não existe” (Tokarczuk, 2018, p. 88).

A escritora Olga Tokarczuk (2018), ao es-
miuçar seu processo criativo, nos conta como 
uma criação pode dar consistência e legitimida-
de a certa realidade ou existência: “Alguma vez já 
pensaram que a fonte da criação literária pode ser 
o fato de que algo quer ser escrito? Que de algum 
modo, fora de nós, existem tópicos, imagens e 
pressentimentos que exigem que os nomeemos e 
articulemos?” (p. 124). Trata-se de dar lugar para 
a emergência de algo que, às vezes, podem ser tó-
picos que exigem uma nomeação ou existência, 
como a citação acima descreve, ou mundos que 
pedem passagem, como já mencionamos, ou en-
tão podem ser ainda existências mínimas que ga-
nham legitimidade através de um gesto, de uma 
voz, de uma escrita ou de alguém que lhes dê con-
sistência e existência (Lapoujade, 2017).



92
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

Dueto
Um dia desses, tinha um varal com roupas 

secando na varanda e ele estava próximo de um 
vaso com babosa. As folhas da babosa são hastes 
longas, de uns 10 centímetros de diâmetro, que 
saem da terra com pequenos espinhos espalhados 
no seu comprimento. O varal é daqueles horizon-
tais e havia uma blusa preta de manga comprida 
nele. Nesse dia, um vento começou a balançar as 
roupas. A blusa estava em um cabide que o vento 
balançou de modo que lembrou o tronco de uma 
pessoa movendo os ombros para cá e para lá. Os 
braços da blusa entraram nesse movimento, es-
voaçaram junto com o movimento dos “ombros” 
e em um momento agarraram a ponta de uma das 
folhas da babosa. Ponta da blusa com a ponta da 
planta. O vento continuava intermitente; quan-
do ficava mais forte, a blusa dançava loucamen-
te com a planta, tronco e braços chacoalhando,  
enquanto a outra parte do dueto mantinha-se fin-
cada na terra. Quando o vento era suave, ambas 
as partes ficavam de “mãos dadas”, oscilando em 
uma dança mais contida. Esse agenciamento hete-
rogêneo planta-roupa-vento-varanda-frio-olhar  
produziu um pequeno acontecimento, que abriu 
uma brecha em um dia qualquer. Para isso acon-
tecer, alguém tem que estar suficientemente dis-
traída. É um número pequeno e temporário que 
junta seres tão diferentes (materiais, vegetais, hu-
manos e atmosféricos) e produz algum tipo de 
beleza, talvez pela junção inusitada que lembra 
coisas que existem (a dança) de um modo que 
ainda não existia, pelo menos pra mim.

Existem os procedimentos e dispositivos 
e propostas que eu posso fazer com os coleti-
vos, mas existe também um tanto de imponde-

rabilidade, de acaso, de tentar perceber, ou criar 
condições para que algo aconteça. Desse mesmo 
modo, eu procuro fazer parte da Cia. Teatral 
Ueinzz que nunca segue nada à risca e se forma e 
se desmancha mais de uma vez a cada encontro. 
Ou da Ser em Cena, com as instaurações de lín-
guas singulares e os jeitos de criar que surgem e 
se misturam com jeitos de sobreviver. Ou então, 
da turma da performance do MAM, onde essas 
diferenças entre os modos de existência são tão 
exacerbadas. Eu tento achar essa característica 
atenta e distraída, pensando que, no fim das con-
tas, estamos achando jeitos para estarmos juntos 
e, nesse tempo, inventamos sacolas, recipientes 
que façam caber o que surge no caminho (Le 
Guin, 2021), seja numa sala de ensaio ou em uma  
tarde de vento na varanda.

Convivendo com esse imponderável, tam-
bém há um tanto dos meus gestos como coor-
denadora/encenadora desses coletivos, mas eles 
existem sempre na tentativa de se mover entre 
o desmanche da forma e a ordenação excessiva. 
Entender as nuances que existem entre os exces-
sos de caos e de formatação é uma prática cons-
tante que não vai se resolver, mas em cada caso 
vai ter o seu modo de ajuste e de composição. 
Para além das temporalidades e do acaso, há a 
escuta: de um som, de uma voz que transborda, 
de narrativas e seus possíveis encaixes, de como 
o silêncio pode ser importante e, para além disso, 
de alguém que fica fora e dentro ao mesmo tem-
po: “Estar à escuta é estar ao mesmo tempo fora e 
dentro, é estar aberto de fora e de dentro, de um 
ao outro, portanto, e de um no outro” (Nancy, 
2014, p. 30). Como encenadora, posso pensar em 
alguém que propõe técnicas ou procedimentos, 
ou que não sabe junto, ou que faz listas, ou que 



93
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura

tem sua vulnerabilidade compartilhada na cria-
ção, ou alguém que tenta desenvolver uma escu-
ta, que é um pouco de tudo isso, mas não como 
alguém que chega e age. Talvez, alguém que vai 

sedimentando o tempo, os jeitos possíveis e as 
línguas inventadas de cada coletivo; alguém que 
nunca cessa de chegar e de tentar escutar o que 
parece inaudível.



94
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

94
Referências
BAND, E. Criação com Coletivos Heterogêneos. Dissertação (Mestrado em Artes). São Paulo: 
Universidade de São Paulo, 2020.

DIDI-HUBERMAN, G. Que emoção! Que emoção. São Paulo: 34, 2016.

LAPOUJADE, D. As Existências Mínimas. São Paulo: N-1, 2017.

LE GUIN, U. A Teoria da Bolsa de Ficção. São Paulo: N-1, 2021.

MARTINS, A. A. Sobre os Primórdios e Fins do Mundo. 2022. Disponível online: https://
medium.com/n-1-edições/sobre-primórdios-e-fins-do-mundo-91a9bd5948fa. 

NANCY, J. L. A Escuta. Belo Horizonte: Chão de Feira, 2014.

PELBART, P.P. A Nau do Tempo Rei. Rio de Janeiro: Imago, 1993.

PELBART, P. P. Da Clausura do Fora ao Fora da Clausura. São Paulo: Iluminuras, 2009.

PELBART, P. P. Ensaios do Assombro. São Paulo: N-1, 2019.

ROLNIK, S. Esferas da Insurreição: notas para uma vida não cafetinada. São Paulo: N-1, 
2018.

TOKARCZUK, Olga. Escrever é Muito Perigoso. São Paulo: Todavia, 2018.



95
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura95

Adriana Rolin
Mãe de Zabir, abiyán de Oyá, atriz de teatro, arteterapeuta junguiana, fundadora do 
grupo Os Inumeráveis no Museu de Imagens do Inconsciente (MII), poeta, escritora 
dos livros pela editora Metanoia: Cria jubal, Versos, flores e vaginas, Princesa Obá, Yri-
ádobá da ira à flor, Ei, mulher, Ritos de nudez,  Pérolas e gozos e Zabir e mãe, universo 
especial. Mestra e doutora em artes pelo PPGARTES/UERJ e docente da primeira pós-
-graduação lato sensu Teoria e Prática Terapêutica segundo Nise da Silveira juntamente 
da equipe do MII e UNIMES-SP. É pesquisadora do MOTIM/CNPq e, atualmente, sua 
pesquisa @influxosartaudianos está sediada na Casa Amok com acompanhamento de 
Stephane Brodt. É pós-doutoranda com vínculo ao Lume Teatro – Núcleo Interdiscipli-
nar de Pesquisas Teatrais/UNICAMP com supervisão da Prof. Dra. Ana Cristina Colla.

Ana Karenina de Melo Arraes Amorim
Professora do Departamento de Psicologia da Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte (UFRN) e do Programa de Pós-graduação em Psicologia da UFRN. Psicóloga, 
mestre em Psicologia Clínica e doutora em Psicologia Social. Membro do Observatório 
de Saúde Mental do Núcleo de Estudos em Saúde Coletiva (OBSAM/NESC/UFRN), 
do Conselho Consultivo do Centro de Referência em Direitos Humanos Marcos Dio-
nísio (CRDHMD/UFRN). Apoiadora do Movimento Nacional da População de Rua 
(MNPR/RN) e da Associação Potiguar Plural da Luta Antimanicomial do RN.

Anamaria Fernandes Viana
Possui graduação em Dança (Unicamp), mestrado em Artes do Espetáculo (Université 
de Rennes, França) e doutorado com cotutela e bolsa cedida pelo CNPQ em Educação 
(Unicamp) e em Artes do Espetáculo (Université de Rennes II, França). Trabalha como 
artista da dança com foco na improvisação e composição instantânea desde 1994. De 
1998 aos dias atuais se dedica de forma particular à dança com pessoas em situação 
de vulnerabilidade, transtornos mentais, deficiências e pessoas com TEA, tendo como 
diferencial de seu trabalho junto a este público a abordagem da dança pelo viés da arte. 
Realiza suas atividades entre o Brasil e a França, como artista, professora e/ou palestran-
te convidada de diversas instituições, sejam elas de ensino ou do campo da saúde. Den-
tre suas produções, realizou documentários, vídeos-dança, peças coreográficas, artigos 
e livros. Foi professora do Curso de Licenciatura em Dança da Universidade Federal de 

Sobre os Autores



96
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

96
Minas Gerais (UFMG) de 2010 a 2015. Desde então, é professora dos Cursos de Gra-
duação em Dança da Universidade Federal do Ceará (UFC). É diretora artística da Cia. 
Ananda, na qual dirigiu diversas criações desde 2017.

Breno Lincoln Pereira de Souza Diniz
Poet(a)tor, arteterapeuta, redutor de danos e psicólogo, graduado pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) e especialista em saúde mental pelo Programa 
de Residência Multiprofissional da Faculdade de Ciências Médicas (FCM) da Univer-
sidade de Pernambuco (UPE). Atualmente, está como supervisor clínico institucional 
dos Centros de Convivências da RAPS Recife.

Elisa Band
Performer, encenadora e escritora. Formada em Artes Cênicas – Unicamp, foi uma das 
fundadoras do grupo K, dirigido por Renato Cohen. Foi residente da Akademie Schloss 
Solitude (Alemanha) e publicou o livro de contos Perecíveis (2015). Desde 2011, é pro-
fessora do curso de performance e de fotoperformance (2022 em diante) do Museu de 
Arte Moderna – SP, dentro do Programa Igual Diferente. Desde 2016, é diretora teatral 
da ONG Ser em Cena. Em 2023, apresentou a performance NICA, no Sesc Pompeia, 
que ganhou o Prêmio Nascente 2023 pela dramaturgia. Atualmente, é doutoranda na 
Escola de Comunicações e Artes – USP na área de Teoria e Prática do Teatro, e diretora 
da Cia. Teatral Ueinzz. Suas áreas são teatro contemporâneo, performance e literatura.

Fernando Ramos
Músico, performer, psicólogo e psicanalista brasileiro. Supervisor clínico e analista 
institucional. Coordenador de grupos e equipes do Hospital-Dia do Instituto A Casa. 
Cocriador do grupo de teatro como dispositivo clínico das quartas-feiras desde 2007. 
Cocriador e um dos diretores do GRUPO ABERTO DE TEATRO, até 2024. Criador da 
oficina-dispositivo clínico banda Compulsão Sonora da qual é coordenador, baixista 
e produtor musical. Tem desenvolvido pesquisas que exploram a relação entre arte e 
clínica da saúde mental, criando dispositivos que utilizam a música como forma de 
inclusão social. Professor e supervisor do curso de Formação na Clínica das Psicoses e 
Psicopatologias Contemporâneas do Instituto A CASA (São Paulo/SP).

Isis Andreatta
Artista da dança, atua como diretora, dançarina, coreógrafa, arte-educadora e terapeuta 
corporal. É eutonista (educadora somática) formada pela Associação Brasieira de Eu-
tonia (2018-2024). Graduada em Dança e Mestra em Artes da Cena pela UNICAMP, 
concluiu em 2023 o programa de mestrado profissional na DAS Choreography na Ams-
terdam University of Arts – AHK. Codirige e é uma das fundadoras do VÃO, um campo 
de criação coletiva em dança fundado em 2009 e atuante na cidade de São Paulo. De 
2015 a 2022, atuou no Hospital-Dia do Instituto A Casa como integrante e codiretora 
do Grupo Aberto de Teatro, um dispositivo antimanicomial de abordagem artístico-clí-
nica e desenvolvido junto com pessoas com experiência com a loucura.



97
O

 C
orpo e suas Invenções: entre as artes cênicas e a loucura97

Julia Monteiro Schenkel
Psicóloga, doutora em Psicologia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
(UFRN) e mestre em Saúde Coletiva pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(UFRGS), com Residência Multiprofissional em Saúde Mental Coletiva e Especializa-
ção em Educação em Saúde Mental Coletiva (EducaSaúde/UFRGS). Atualmente, atua 
como Tecnologista em Gestão, Avaliação e Monitoramento no Departamento em Saúde 
Mental, Álcool e Outras Drogas (DESMAD) no Ministério da Saúde e integra a linha 
de pesquisa Políticas, Produção de Subjetividade e Práticas de Resistência (PPGPSI 
UFRN).

Juliana Saúde
Atriz, diretora de teatro, ativista antimanicomial, professora de yoga, pedagoga e, atra-
vés desses saberes, pesquisa o brincar, a poética da infância e a arte antimanicomial. Há 
quase vinte e cinco anos se dedica ao trabalho de acolhimento e criação em arte e saúde 
mental. É fundadora e idealizadora da Plataforma Saúde em Cena, da Ciranda Nacional 
de Teatro e Saúde Mental e do Sapos e Afogados Núcleo de Criação e Pesquisa em Arte 
e Saúde Mental, grupo formado por sujeitos atravessados pela experiência da loucura. 
Responsável pela introdução das oficinas de teatro nos centros de convivência na cidade 
de Belo Horizonte.

Laís Barreto Barbosa
Psicóloga, atriz, mestre e doutora em Psicologia pela Universidade Federal do Rio Gran-
de do Norte (UFRN). Professora da Universidade Santa Cecília, em Santos/SP. Pesquisa 
e trabalha na interface da produção de saúde mental e grupos de teatro comunitário.

Rafael Costa
Ator, diretor teatral, psicanalista, supervisor clínico-artístico, doutorando em Artes pela 
Universidade Estadual Paulista (UNESP-SP) e mestre em Psicologia pela Universidade 
Federal de Uberlândia (UFU-MG), onde também fez graduação em Psicologia. É autor 
do livro “A PSICANÁLISE COMO ELA É... pelo buraco da fechadura” (Ed. Patuá). Des-
de 2010, atua profissionalmente na interface Arte, Clínica, Loucura e Psicanálise. Em 
2017, funda a “3C – Plataforma de Pesquisa, Criação e Produção Cultural Antimanico-
mial”, por onde desenvolve criações artísticas antimanicomiais e os seguintes projetos 
clínico-artísticos: MULUNGU: CUIDE DOS NERVOS; NUnCA – Núcleo de Criação 
Antimanicomial – em parceria com o Centro Cultural São Paulo – CCSP; SALA AZUL 
e CIRANDA NACIONAL DE TEATRO E SAÚDE MENTAL em parceria com a “Plata-
forma Saúde em Cena”. É cocriador e atual diretor do GRUPO ABERTO DE TEATRO 
do Instituto A CASA (São Paulo-SP), desde 2017. Em 2024, recebeu o Prêmio Diver-
sidade Cultural – Agente Cultura Viva de Saúde Mental por São Paulo e participou 
do FESTIVAL DEI MATTI (Veneza/Itália) como um dos representantes brasileiros da 
atual cena artística antimanicomial. 



98
O

 C
or

po
 e

 s
ua

s 
In

ve
nç

õe
s:

 e
nt

re
 a

s 
ar

te
s 

cê
ni

ca
s 

e 
a 

lo
uc

ur
a

98
Renata Corrêa
Formada em Teatro pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) e em Peda-
gogia pela Universidade de Brasília (UnB). Atualmente, é pós-graduanda no curso 
Psicanálise com Crianças pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PU-
C-Minas). Atuou como mediadora em arte e saúde mental em diversos projetos e insti-
tuições. É fundadora da Umpossível, espaço clínico dedicado ao atendimento de crian-
ças na interface entre arte e psicanálise.

Sanny Rhemann Baeta Melo
Psicóloga. Mestra em Psicologia pelo PPGPSI/UFSJ.

Walter Melo
Professor do Departamento da UFSJ. Docente dos programas de pós-graduação em 
psicologia da UFSJ e da UFJF. Coordenador do Caminhos Junguianos – Laboratório de 
Pesquisa em Psicologia Analítica (que congrega o Núcleo de Estudo, Pesquisa e Inter-
venção em Saúde – NEPIS, Grupo Caminhos Junguianos e Cátedra Nise da Silveira). 
Graduado em psicologia pela UERJ. Mestre em psicologia pela PUC-Rio e doutor em 
psicologia social pela UERJ. Pós-doutorado pela Sorbonne. Pós-doutorado em Antro-
pologia Social pela UFRJ.



O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - 
Código de Financiamento 001

Adriana Rolin
Ana Karenina de Melo Arraes Amorim
Anamaria Fernandes Viana
Breno Lincoln Pereira de Souza Diniz
Elisa Band
Fernando Ramos
Isis Andreatta
Julia Monteiro Schenkel
Juliana Saúde
Laís Barreto Barbosa
Rafael Costa
Renata Corrêa

Neste número: 


